



בס"ד Intro

Welcome to מסכת בבא , the first of the three Masechtos that pertain to the Halachos

of a person's money and property.

The Torah in פרשת משפטים teaches us that we are responsible and liable for damages done either directly by us, or caused by our belongings.

Those that are explicitly mentioned in the Torah are what the Mishnah refers to as

אבות

Primary categories of damagers;

And those that are not mentioned in the Torah, but are similar in nature, are referred to as תולדות

Offspring of the primary; or subcategories of damagers;

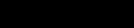
Our Masechta discusses the Halachos of נזיקין, damages, of which there are two categories:

נזקי גופו

The person causes damage; and נזקי ממונו

One's property causes damage;

In which the מזיק, the one who damaged, must reimburse the ניזק, the one who suffered the damage, for the loss.



#### פרשת משפטים

We are responsible for damages done either directly by us or caused by our belongings.

Those that are explicitly mentioned in the Torah are what the Mishnah refers to as

## אבות

And those that are not mentioned in the Torah, but are similar in nature, are referred to as

תולדות



נזיקין Halachos of נזיקין נזקי גופו נזקי ממונו



Today we will בע"ה learn מסכת בבא קמא of איף ב מסכת. Some of the topics we will learn about include.

ארבעה אבות ניזקין

The four primary causes of damage for which the owner is liable for תשלומין, reimbursement:

השור

An ox that caused a damages.

והבור

If a person's hole in the ground caused a היזק.

If one digs a pit in the public domain and fails to cover it, and an animal fell in and was either killed or injured, he's liable for the damages.

והמבעה

As the Gemara cites a Machlokes, מבעה refers either to אדם refers or to אדם, a person; or to to, his ox's eating, that caused a היזק.

וההבעו

A person's fire that caused a הייק if he failed to guard his fire from spreading into another person's property.





# ארבעה אבות ניזקין

וההבער Fire והמבעה

Refers either

to an אדם or to שן

his ox's eating, that caused

damages

והבור A hole in the ground An ox







C

ג' אבות נאמרו בשור

הקרן והשן והרגל

The three primary damages of an ox are;

1.

קרן

When an animal intentionally does damage with its horn, such as goring, it depends;

If the ox is a

חם, has only gored once or twice;

The owner is only liable for half the damage.

If the ox is a

מועד, the owner has been warned and the ox has gored at least 3 times;

The owner is liable for the full damage.

2.

שן

Literally, tooth;

When an animal does damage by eating normally for its own enjoyment;

3.

רגל

Literally, foot;

When an animal causes damage by walking into another person's field with no intent to do any damage, and tramples something with its feet.

The four תולדות of קרן are

1.

נגיפה

A שור shoves with its body.

2.

נשיכה

A שור bites with its teeth.

3.

רביצה

A שור lies down on something

4.

ובעיטה

A שור kicks with its feet.

The Gemara's concludes that regarding קרן

תולדותיהן כיוצא בהן

The תולדות are similar to the אב, in that

קרן דכוונתו להזיק

וממונך ושמירתו עליך

הני נמי כוונתן להזיק

וממונך ושמירתן עליך

Just as the owner is liable for קרן, the אב, because in goring, the animal's intention was to cause damage; and the owner did not guard the שור in his possession;

So too, he is liable for the תולדות where it was also the שור where it was also the ישור where it was also the ישור in his possession.









So let's review ...

#### Zugt Di Mishnah

ארבעה אבות נזיקין

The Torah mentions four primary causes of damage, for which the owner is liable for תשלומין, reimbursement.

1.

השור

An ox that caused damages;

2.

והבור

If a person's hole in the ground caused a היזק.

If one digs a pit in the public domain and fails to cover it, and an animal fell in and was either killed or injured, he's liable for the damages.

3.

והמבעה

As the Gemara cites a Machlokes,

refers either to

אדם, a person; or to

שן, his ox's eating, that caused a היזק.

4.

וההבער

A person's fire that caused a הייק if he failed to guard his fire from spreading into another person's property.

### And as the Mishnah concludes

וכשהזיק

חב המזיק לשלם תשלומי נזק במיטב הארץ

If one of these four אבות caused damage, the owner is liable to reimburse the ניזק with his most superior fields.

The Mishnah points out that the Torah needed to specifically teach all four.

Had the Torah mentioned only one  $\exists x$ , we could not have derived the others from it; as the Gemara elaborates in the later Dafim.









2 The

The Gemara points out;

אבות

מכלל דאיכא תולדות

The Mishnah implies that aside for the primary causes of נזיקין there are also secondary causes of נזיקין. Therefore, the Gemara asks;

תולדותיהן כיוצא בהן

או לאו כיוצא בהן

Are the תולדות similar to their אב, or not?

And the Gemara elaborates on this question by citing other Halachos where there are אבות ותולדות:

On the one hand, regarding שבת, the Mishnah states אבות מלאכות ארבעים חסר אחת

There are אשבת מלאכות that are forbidden on שבת, which implies that there also are secondary מלאכות. And there

תולדותיהן כיוצא בהן

The תולדות ARE similar to the אבות, in that

לא שנא אב חטאת

ולא שנא תולדה חטאת

לא שנא אב סקילה

ולא שנא תולדה סקילה

If a person transgressed כולאכות, he did one of the טלאכות, he is obligated in a קרבן חטאת; and if he transgressed במזיד, intentionally, he is punished with סקילה, stoning, regardless of whether it was an הולדה אם. התולדה די אם.

Therefore, the only difference between תולדות and תולדות regarding שבת is that

שתי אבות בהדי הדדי

אי נמי שתי תולדות בהדי הדדי

מחייב אכל חדא וחדא

If a person violated two אבות, or two חולדות of different אבות, simultaneously, he is liable for each and every מלאכה. However,

אב ותולדה דידיה

לא מחייב אלא חדא

If a person violated one אב and its own תולדה, or two תולדות, of the same אב, simultaneously, he is liable for only one מלאכה.

## **אבות** מכלל דאיכא תולדות

תולדותיהן כיוצא בהן או לאו כיוצא בהן



**שבת** אבות מלאכות ארבעים חסר אחת

## תולדותיהן כיוצא בהן

לא שנא אב תטאת - ולא שנא תולדה תטאת לא שנא אב סקילה - ולא שנא תולדה סקילה

The only difference between NIX and NIFILD

שתי אבות בהדי הדדי אי נמי שתי תולדות בהדי הדדי מחייב אכל חדא וחדא

If a person violated two איל , or two איז ווי of different איז בירונים ווי of different איז בירונים ווי בירונים ווי איז בירונים ווי בירונים וו

אב ותולדה דידיה לא מחייב אלא חדא

If a person violated one at and its own salis, or two salis of the same at, simultaneously, he is liable for only one satis.



Dedicated By: \_





3 On the other hand, regarding טומאה the Mishnah states; אבות הטומאות

השרץ והשכבת זרע וטמא מת

There are three primary sources of טומאה; and תולדותיהן לאו כיוצא בהן

And the תולדות are NOT similar to the אבות, in that אב מטמא אדם וכלים

An אב הטומאה transmits טומאה even to a person or utensil, and certainly to a food or drink; but

תולדות

אוכלין ומשקין מטמא

אדם וכלים לא מטמא

A תולדה, which is a ראשון לטומאה, does not transmit טומאה to a person or utensil, only to a food or drink.

The Gemara now concludes its question:

הכא מאי

What is the status of תולדות regarding נזיקין? Is it

תולדותיהן כיוצא בהן

As with שבת, one IS liable for damages through a תולדה; OR

נזיקין

תולדותיהן לאו כיוצא בהן

As with טומאה, one is not liable for damages through a חולדה.

#### The Gemara concludes

אמר רב פפא

יש מהן כיוצא בהן

ויש מהן לאו כיוצא בהן

Regarding some אבות נזיקין אבות is similar to the אל אבות is similar to the אב, while regarding other אבות נזיקין is different than the אב $\alpha$ .

=======



אב מטמא אדם וכלים

תולדות אינו מטמא אדם וכלים

תולדות <mark>מטמא</mark> אוכלין ומשקין

A 37/15, which is a 3/4/16/1/1/25 does not transmit 3/4/16 to a person or utensil, only to a food or drink.



הכא מאי

What is the status of תולדות regarding ינזיקין?



יש מהן כיוצא בהן ויש מהן לאו כיוצא בהן







The Gemara proceeds with the sources for the four אבות גזיקין, and which אבות are תולדותיהו לאו כיוצא בהו

ת"ר ג' אבות נאמרו בשור הקרן והשן והרגל

The Torah discusses three primary damages of an ox:

1.

קרן

A שור gores with its horn.

2.

שן

A שור chews food with its teeth.

3. L.\_

A שור tramples with its feet.

5 The source for קרן is in the Pasuk וכי יגח שור את איש או את אשה If an ox gores a man or a woman; אין נגיחה אלא בקרן

The word גיחה נגיחה refers to its horns, as one Pasuk which refers to הַרן תלושה, an unattached horn, states; ויעש לו צדקיה בן כנענה קרני ברזל 'ויאמר כה אמר ה' באלה תנגח את ארם וגו 'And second Pasuk which refers to מחוברת, an attached horn, states; בכור שורו הדר לו וקרני ראם קרניו בהם עמים ינגח

And in both forms of קרן it depends;

תם

משלם חצי נזק

If a אור, who did NOT yet kill three times, kills another ox through קרן, the owner pays half the value of the ox.

כזועו

משלם נזק שלם

And if the שור already killed three times, he pays the full value of the ox.











6 The Gemara then teaches four קרן of יקרן:

١.

נגיפה

A שור shoves with its body;

2.

נשיכה

A שור bites with its teeth;

3.

רביצה

A שור lies down on something;

4

בעיטה

A שור kicks with its feet;

Now, the Gemara explains;

נגיפה is merely considered a תולדה דקרן but not an אב, even though the Pasuk does state

though the Pasuk does state כי יגוף שור איש את שור רעהו

Because

האי נגיפה

נגיחה היא

נגיפה here refers to קרן, as the Pasuk concludes

או נודע כי שור נגח הוא

However, the Pasuk which refers to the היוק of קרן to a person, states כי יגח, because

אדם דאית ליה מזלא

As Rashi explains

A person knows to protect himself. Therefore, the שור must deliver a גויפה, a forceful blow, to kill him;

While the Pasuk which refers to the היזק of קרן to a שור,

states כי יגוף, because

בהמה דלית לה מזלא

A שור does not know to protect itself; and therefore even a גגיחה, a moderate blow will kill him.

And therefore

מועד לאדם

הוי מועד לבהמה

A שור that became a מועד to kill humans is also considered a מועד regarding oxen. But

מועד לבהמה

Dedicated By: \_\_

לא הוי מועד לאדם

A שור that became a מועד only to kill oxen is not considered a מועד regarding humans.



regarding oxen.





regarding humans.



The Gemara continues to explain; היב is a תולדה דקרן but not of ש, even though they are both done with its teeth, because

שן יש הנאה לְהזיקה

הא אין הנאה להזיקה

Through שור enjoys the food it ate, while through both שור and נשיכה the שור does not enjoy the היזה it causes.

הני אין הזיקן מצוי

The יוק היזק is more common, because the שור שור is more common, because the שור constantly walks and destroys anything in its path, while the היזק and בניצה ובעיטה are not so common.

=======



The Gemara concludes that regarding קקרן, אדר הולדותיהן כיוצא בהן תולדותיהן כיוצא בהן דו האב הולדות דhe four תולדות are similar to their אב in that אב in that אב in that אב in that אב וממונך ושמירתו עליך המייכוונתן להזיק הני כוונתן להזיק הני כוונתן להזיק וממונך ושמירתן עליך שמירתן עליך עליך שמירתן עליך אב sa the owner is liable for the אב hecause the animal's intention was to cause damage, and the owner did not guard his שור; so too, he is liable for the תולדות

where it also was the שור's intention to cause damage, and

This discussion continues in the next Daf.

the owner did not guard his שור.





Dedicated By: \_\_

