

A

בס"ד Intro

Today we will בע"ה learn מסכת ביצה 6 דף כ"ז המסכת. Some of the topics we will learn about today include:

More teachings about a מומחה ruling on a מום of a בכור on Yom Tov - in which cases this is permissible, and in which cases this is forbidden?

Laws relating to an animal that dies on Yom Tov, if one may

How to correctly purchase an animal on Yom Tov without transgressing the laws of מקח וממכר, which are forbidden on Yom Tov?

Some of the key topics and concepts that we will learn about include:

בכור

## מוקצה

Muktze refers to anything that is set aside and not intended for use on Shabbos or Yom Tov, and is therefore forbidden to be handled on Shabbos or Yom Tov.

חלה

When a person makes dough from one of the five מיני דגן (wheat, barley, oats, rye or spelt), he must separate a small portion which must be given to the Kohen before he is allowed to eat from the dough. This portion is called Chalah. Chalah may only be eaten by Kohanim and their families, while they are טהור Chalah applies only in Eretz Yisrael מדאור האיתה, however there is a Mitzva מדרבנן נוצר אורצים to separate חלה even in Chutz LaAretz.

## מקח וממכר בשבת ויום טוב

Engaging in מקח וממכר, any type of commerce or business is forbidden on Shabbos and Yom Tov, as the pasuk states ממצוא מקח וממכר Rashi also explains that if מקח וממכר שיי were permitted, one might come to write down the transactions on Shabbos and Yom Tov. Furthermore, Rashi quotes the pesukim in Sefer Nechemya, where Ezra HaSofer was admonishing the Yidden for being involved in commerce on Shabbos, as he told them that in that way they were being מחלל the Shabbos in a

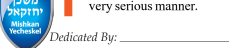
When is a מומחה
permitted to rule
on a ככור of a מום
on Yom Tov

Laws relating to an animal that dies on Yom Toy

How to purchase an animal on Yom Tov without transgressing the laws of מקח וממכר







DafHachaim.org



1 So let's review.....

The gemara continues its discussion from the previous Daf about checking a כמום of a בכור Yom Tov.

ר' יהודה נשיאה הוה ליה ההוא בוכרא

Rebbe Yehuda Nesiah had a כוום with a מום which he wanted to Shecht on Yom Tov.

שדריה לקמיה דר' אמי

He sent it to Rav Ami, מומחה an expert who can rule on a מום to permit the animal.

סבר דלא למחזייה

Rav Ami would not see the מום on Yom Tov, as per Rebbe Shimon's opinion on the previous Daf that אין רואין מומין ביום טוב

א"ל רבי זריקא ואיתימא רבי ירמיה ר' יהודה ורבי שמעון הלכה כרבי יהודה

Rav Ami was questioned that in cases of a מחלוקת between Rebbe Yehuda and Rebbe Shimon, the Halacha usually follows Rebbe Yehuda, who holds רואין מומין ביום טוב.

הדר שדריה לקמיה דרבי יצחק נפחא

Rebbe Yehuda Nesiah then sent the בכור to Rebbe Yitzchak Nafcha, who also refused to see the animal on Yom Tov, and was likewise questioned.

However Rav Ami maintained that he had heard from Rebbe Zeira in Eretz Yisrael, that in this case the Halacha is like מכנון because the Braisa quotes the opinion of R' Shimon as the Chachamim.

מאי הוי עלה

What was the outcome of the מחלוקת?

The Gemara attempts to resolve this question from the following Braisa.

אמר רב יוסף

The Halachah follows R' Shimon, because

ת"ש דתליא באשלי רברבי

דאמר רבי שמעון בן פזי א"ר יהושע בן לוי א"ר יוסי בן שאול אמר רבי משום בירושלים משום קהלא קדישא דבירושלים

ר' שמעון וחבריו בשיטת ר' מאיר אמרוה

This long list of חכמים said that when ר' שמעון בן מנסיא, on daf י", ruled like R' Shimon that

אין רואין מומין ביום טוב, it was in accordance with the opinion of

on Yom Tov בכור a מום A Yom Tov

ר' יהודה נשיאה הוה ליה ההוא בוכרא

He had a בכור with a של which he wanted to Shecht on Yom Tov

שדריה לקמיה דר' אמי

an expert who could rule on a מום to permit the animal

סבר דלא למחזייה

Rav Ami would not see the am on Yom Tov









Rav Meir in the following מחלוקת from a Mishnah in Masechta Bechoros:

דתנן השוחט את הבכור ואחר כך הראה את מומו

ר' יהודה מתיר

ורבי מאיר אומר

הואיל ונשחט שלא על פי מומחה אסור

If someone slaughtered his בכוד first, and only then showed the בכוד to a מומחה Rebbe Yehuda permits the בכור, and Rebbe Meir forbids it.

Rav Yosef understood R' Meir's reasoning to be based on the following:

דתנן השוחם את הבכור ואחר כך הראה את מומו
ר' יהודה ורבי מאיר אומר
מתיר הואיל ונשחם
שלא על פי מומחה
שלא על פי מומחה
אסור
Rav Yosef understood R' Meir's reasoning
to be based on the following

ראיית בכור מחיים ראיית טרפה לאחר שחיטה

We see from the Halachah that a בכור must have its מומחה ruled upon by a טרפה שהיטה before שחיטה, while a question of אטרפיה may be ruled upon after שהיטה, that there is a fundamental difference between the two rulings. In the case of טרפה, the ruling is merely an Halachic determination that this blemish is of the type which renders an animal טרפה. Since it is, the blemish rendered the animal שרפה even before the ruling. However, in the case of בכור בעל מום before the animal a בכור בעל מום Prior to the ruling the animal has a status of בכור תם, and is forbidden, and the ruling creates a new status. That is why if he Shechted it before the ruling it remains אסור

ראיית בכור מחיים ראיית מרפה לאחר שחימה A guestion of

its מום ruled upon by a מומחה שחיטה before

the ruling is what renders the animal a A question of טרפה may be ruled upon after שחיטה

this blemish renders the animal 30% even before the ruling

That is why if he Shechted the בכור before the ruling - it remains אסור

ומינה ראיית טרפה אפילו בי"ט ראיית בכור מערב י"ט

As a result, ruling on a טותר is סותר on Yom Tov, because it does not change anything in the animal – it is merely a determination of existing status. However, the ruling of a בכור, as Rashi explains;

הוה ליה כמתקן

או כדן דין

ואסור לראותו בי"ט

It is non Yom Tov – either, because it is similar to repairing an item, since it is the ruling that renders the בכור fit to be eaten – OR – because it is similar to ruling on a court case.

ומינה... ראיית בכור ראיית מר<u>פה</u> מערב י"ם אפילו בי"ט because it does not או כדן הוה ליה change anything in the animal כמתקן it's similar since the to ruling ruling renders the ope fit on a court to be eaten case







8

9

Therefore, says Rav Yosef; since R' Shimon's opinion of טוב ביום טוב – And, R' Meir's opinion of – אין רואין מומין ביום טוב – are based on the same logic, they are a majority opinion vis-à-vis R' Yehuda's opinion of ביום טוב , in his Machlokes with R' Shimon, and ר' יהודה in his Machlokes with R' Meir.

Therefore, says Rav Yosef, since...

כבי שלא על פי מומחה
אין רואין מומין הואיל ונשחם
ביום פוב שלא על פי מומחה
אסור

are based on the same logic,
they are a majority opinion
vis-à-vis R' Yehuda's opinion of
רואין מומין ראיית הבכור
ביום טוב לאחר שתיטה

א"ל אביי אטו התם ברואין מומין פליגי בקנסא פליגי

Abaye disagrees with Rav Yosef's understanding. Abaye explains the Machlokes of קנס 'ם מאיר ור' יהודה as one of סק. R' Meir holds that the Chachamim imposed a כהן on the הומחה for slaughtering the בכור before showing it to a מומחה, and R' Yehuda holds there is no קנס.

This Sugya of בכור concludes with a Braisa which teaches that from the Posuk

שיהיה בו - we Learn

שלא יהיה בו מום (read YeHayeh)

It is a אל to make a בכור in a בכור. From the additional word כל, we learn

שלא יגרום

That one may not even indirectly cause a בכור in a בכור.

========

9 Zugt the Mishna:

בהמה שמתה לא יזיזנה ממקומה:

An animal which dies on Yom Tov may not be moved, because it is סוקצה.

ומעשה ושאלו את רבי טרפון עליה ועל החלה שנטמאת ונכנס לבית המדרש ושאל ואמרו לו לא יזיזם ממקומם

Rebbe Tarfon was once asked about this case, as well as a case of א which became טמא on Yom Tov. In both cases the ruling was that they may not be moved from their places.

## בהמה שמתה לא יזיזנה ממקומה

An animal which dies on Yom Tov may not be moved, because it is מוקצה

ומעשה ושאלו את רבי מרפון עליה ועל החלה שנממאת ונכנס לבית המדרש ושאל ואמרו לו לא יזיזם ממקומם

The ruling was that they may not be moved from their places







The Gemara asks from a well-known Braisa;
רבי שמעון אומר מחתכין את הדלועין לפני הבהמה ואת הנבלה לפני הכלבים
Rebbe Shimon holds that an animal that dies on Shabbos may be fed to dogs, and is not considered מוקצה.
הי יהודה אומר אם לא היתה נבלה מערב שבת אסורה
If it dies on Shabbos it is Muktzah.

לימא תנן סתמא דלא כר' שמעון

Should we say that our Stam Mishna which says it is מוקצה, does not follow the opinion of R' Shimon?



The Gemara offers two ways to reconcile our Mishnah with R' Shimon:

-1- מודה היה רבי שמעון בבעלי חיים שמתו שאסורין

Our Mishnah is speaking of a healthy animal that died on Yom Tov, in which R' Shimon agrees that they are in fact מוקצה – because, he did not expect it to die, and use it for the dogs. In the Braisa we are speaking of a מסוכנת – a sick animal, which is not מוקצה, because he is expecting to die, and use it for the dogs.

-2- חלוק היה רבי שמעון אפילו בבעלי חיים שמתו שמותרים In the Braisa, R' Shimon holds that even a healthy animal is not מוקצה – and therefore, we must say that our Mishnah is speaking of מוקצה, which remains אסור בהנאה, and is therefore מוקצה even according to R' Shimon.

=======

The Gemara offers two ways
to reconcile our Mishnah with R' Shimon

2

מורה היה רבי שמעון
מורה היה רבי שמעון
בעלי חיים שמתו
שאסורין
שאסורין
שאסורין
Our Mishnah is
speaking of of a is speaking of healthy animal a sick animal

The next Mishnah deals with the issue of מקח וממכר on Yom Tov:

Zugt the Mishna:

אין נמנין על הבהמה לכתחלה ביו"ט

A group of people may not join together on Yom Tov to buy an animal.

אבל נמנין עליה מערב יום טוב ושוחטין ומחלקין ביניהם

They may however form this group before Yom Tov, and then Shecht and divide up the animal on Yom Tov.









The Gemara explains:

מאי אין נמנין

אמר רב יהודה אמר שמואל

אין פוסקין דמים לכתחלה על הבהמה ביו"ט

They are forbidden to discuss monetary issues regarding the animal on Yom Tov. However, they may bring another animal on Yom Tov, place it near the animal in question, and note that this animal has the same value as the other. After Yom Tov, they will finalize the financial matters based on the value of that animal. In this way, one may acquire an animal on Yom Tov, without transgressing the מקה ממכר on Yom Tov.

מאי אין נמנין אמר רב יהודה אמר שמואל אין פוסקין דמים לכתחלה על הבהמה ביו"ט

They are forbidden to discuss monetary issues

However, they may bring another animal, place it near this animal and note that they have the same value.

regarding the animal.

After Yom Tov, they can finalize the financial matters based on the value of that animal

In this way, one may acquire an animal on Yom Tov, without transgressing the מקח ממכר on Yom Tov

14 Similarly, the Gemara says: לא יאמר אדם לחברו הריני עמך בסלע הריני עמך בשתים אבל אומר לו הריני עמך למחצה ולשליש ולרביע.

Someone who wishes to join this group on Yom Tov may not say I will be a partner in this animal to the tune of a certain amount of money – But he may say I will be a partner of a certain percentage of this animal, and then settle the finances after Yom Tov.

Similarly... לא יאמָר אדם לחברו

הריני עמך בסלע - הריני עמך בשתים

אבל אומר לו הריני עמך למחצה ולשליש ולרביע

Someone who wishes to join a group on Yom Tov may not say:
I will be a partner in this animal to the tune of a certain amount of money

But he may say
I will be a partner
of a certain
percentage
of this animal,
and then settle
the finances
after Yom Tov.



