



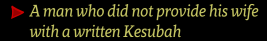
בס"ד Intro

Today we will מסכת כתובות זיף נ"א learn דף נ"א of מסכת כתובות of the topics we will learn about include.

The Halachah of a man who did NOT provide his wife with a written Kesubah -

Or, he omitted certain stipulations of the Kesubah -He is still obligated to provide a complete Kesubah, מפני שהוא תנאי בית דין

Because this is an obligation imposed by Bais Din upon every husband that he must provide his wife with a Kesubah.



Omitted certain stipulations of the Kesubah

He is still obligated to provide a complete Kesubah, מפני שהוא תנאי בית די

B The source for אשת ישראל שנאנסה מותרת לבעלה

A married woman who was violated remains מותרת to her husband, a Yisroel.

The source for אשת כהן שנאנסה אסורה לבעלה

The wife of a Kohen becomes אסורה לבעלה even if it was באונס

The Machlokes in a case of תחלתה באונס וסופה ברצון

When she initially refuses but subsequently consents

Some of the terms and concepts we will learn about include

תנאי כתובה

Additional provisions in the Kesubah which provide several benefits for her and her children - These benefits will be discussed at length in subsequent Dafim.

The source for

אשת ישראל אשת כהן

שנאנסה שנאנסה
מותרת לבעלה אסורה לבעלה



תנאי כתובה







Some of these benefits include כל נכסיו אחראין לכתובתה

All of his assets are משועבדים, bound, for collecting the Kesubah.

חייב לפדותה

If she is captured, he is obligated to redeem her.

חייב לרפאותה

If she becomes ill, he pays for her medical treatment.

the benefits.









So let's review ...

The Gemara in the previous Daf discussed a Machlokes regarding the תנאי כתובה of הבנות יזונו

The daughters they have together are entitled to מזונות.

holds רב המנונא

אין הבנות ניזונות אלא מן הקרקע

The daughters only collect מזונות, from the father's קרקע, but NOT from מטלטלין, because,

תנאי כתובה CANNOT be collected from מטלטלין.

רב יצחק בר יוסף holds

בנות ניזונות מן המטלטלין

The daughters collect מזונות from מטלטלין as well.

Machlokes of a הבנות יזונו of תנאי כתובה The daughters they have together are entitled to מזוכות. בב פאנוןא רה יצחק בר יוסף

The Gemara here cites a Braisa in which this issue is actually a מחלוקת תנאים:

תנו רבנן

אחד נכסים שיש להן אחריות

ואחד נכסים שאין להן אחריות

מוציאין למזון אשה ולבנות

rules that both, the widow and the daughters, collect their מזונות from both, קרקע and מטלטלין.

רבי שמעון בן אלעזר אומר

נכסים שיש להן אחריות

מוציאין לבנות מן הבנים

רבי שמעון בן אלעזר holds that the daughters collect their סזונות only from קרקע.

רבי שמעון בן אלעזר continues;

ולבנות מן הבנות

ולבנים מן הבנים

In a case where the daughters inherit, because there were no sons, and some took more than their share - Or, among sons, some took more than their share - we extract the קרקע from them and give to the others. We'll soon see that this applies to מטלטלין as well.

ולבנים מן הבנות

בנכסים מרובין

Or, in a case where there are both sons and daughters, and the daughters took some קרקע to which they are NOT entitled, because the property is sufficient to provide for , their support, and for פרנסה, their dowry -

We extract the קרקע from them and give to the sons.

אבל לא לבנים מן הבנות בנכסים מועטין

However, when the properties are NOT sufficient for both מזונות and פרנסה, in which case the daughters take the property for מזונות, while the sons do NOT collect - ירושה this also only applies to קרקע, because, תנאי כתובה can only be collected from קרקע.









However, נכסים שאין להן אחריות מוציאין לבנים מן הבנים

> ולבנות מן הבנות ולבנים מן הבנות

If the deceased father only left מטלטלין -

We DO extract the מטלטלין from sons among sons, or daughters among daughters, or from daughters among sons, because this is simply a matter of ירושה which must be divided properly whether it's מטלטלין יס קרקע.

אבל לא לבנות מן הבנים

However, we do not take מטלטלין from the sons for the daughters for תנאי כתובה, because תנאי כתובה מטלטלין. CANNOT be collected from מטלטלין.

=========



We continue with the next Mishnah: Zugt Di Mishnah; לא כתב לה כתובה

לא כתב לה כתובה בתולה גובה מאתים ואלמנה מנה מפני שהוא תנאי בית דיו

Even if a husband did NOT provide his wife with a written Kesubah, she is still entitled to 200 Zuz if she is a בתולה, a virgin - and 100 Zuz if she is a אלמנה, NOT a virgin - Because this is an obligation imposed by Bais Din upon every husband.

כתב לה שדה שוה מנה תחת מאתים זוז ולא כתב לה כל נכסים דאית לי אחראין לכתובתיך חייב שהוא תנאי בית דיו

If the husband designated a field valued at 100 Zuz, for a Kesubah of 200 Zuz, and he did NOT specify that his other assets are also pledged for collecting the Kesubah, his assets are nevertheless bound for the Kesubah, because Bais Din initiated that the husband's assets are all bound for the Kesubah.





Dedicated By: \_





5 Similarly,

לא כתב לה אם תשתבאי אפרקינך ואותבינך לי לאינתו ובכהנת אהדרינך למדינתך

חייב שהוא תנאי בית דין

If a husband a Yisroel did NOT specify in the Kesubah that if she is captured, he will redeem her and she will remain his wife – OR,

If a husband a Kohen did NOT specify that he will redeem her and help her return to her country -

He still obligated to redeem her, because Bais Din initiated that every husband must redeem his wife from captivity.

As the Mishnah continues;

נשבית חייב לפדותה

ואם אמר הרי גיטה וכתובתה ותפדה את עצמה אמר הרי גיטה וכתובתה אינו רשאי

He may NOT divorce her, and say, let her redeem herself from the proceeds of the Kesubah. Rather, he must redeem her, and stay with her, if he is a Yisroel.

The Mishnah concludes;

לקתה חייב לרפאותה

אמר הרי גיטה וכתובתה תרפא את עצמה

שאי

If the wife gets sick, the husband must pay for her medical care and healing. However, he MAY divorce her, pay her Kesubah, and she shall assume responsibility for her medical care.

=======





Dedicated By: \_





Regarding the case of שבויה mentioned in the Mishnah, the Gemara elaborates:

אשת ישראל שנאנסה

מותרת לבעלה

A Yisroel's wife that was violated remains מותרת לבעלה, permitted to her husband, because the Pasuk regarding a סוטה states;

והיא לא נתפשה

She was NOT coerced for זנות.

She becomes אסורה לבעלה, prohibited to her husband, only if it was ברצון.

הא נתפשה

מותרת

If it was באונס, she is מותרת לבעלה.

## However,

אשת כהן שנאנסה

אסורה לבעלה

The wife of a Kohen becomes אסורה לבעלה even if it was באונס, because, the word והיא, is an exclusion.

הא נתפשה

מותרת

Applies only to אשת ישראל - However,

ויש לך אחרת שאע"פ שנתפשה

אסורה

ואיזו זו אשת כהן

There is another woman who although it was באונס, she is still prohibited – which is a אשת כהן.

However,

אבוה דשמואל says

אשת ישראל שנאנסה

אסורה לבעלה

Even a אשת ישראל becomes אסורה לבעלה even if it was באונס, because,

חיישינן שמא תחלתה באונס

וסופה ברצון

Dedicated By: \_\_

There is a possibility that she initially refused, but subsequently consented.

שבויה Regarding the case of אשת ישראל אשת כהן שנאנסה שנאנסה שנאנסה מותרת לבעלה אסורה לבעלה יהיא לא צתפשה יהיא לא צתפשה יהיא לא צתפשה אותנה אותנ









The Gemara explains that although אונס שריא רחמנא

The Torah clearly says that if it was מותרת, she is מותרת, she is לבעלה

The Pasuk refers only to a case דקאמרי עדים שצווחה מתחלה ועד סוף
Witnesses testify that she screamed from beginning till end, which is certainly תחלתה וסופה באונס
Completely באונס

אונס שריא רחמנא?

The Torah clearly says if it was באונס, she is מותרת לבעלה?

The Pasuk refers only to a case דקאמרי עדים שצווחה דקאמרי עדים שצווחה

Which is certainly מתחלה וטוסה באונס

רבא disagrees and says that even in a case of תחילתה באונס וסופה ברצון
She is מותרת לבעלה, because,
יצר אלבשה
Therefore, it is considered
תחלתה וסופה באונס









10

The Gemara cites a Braisa in accordance with רבא, and derives this from the word והיא לא נתפשה אסורה; והיא לא נתפשה מותרת הא נתפשה מותרת ויש לך אחרת שאע"פ שלא נתפשה מותרת ואיזו זו כל שתחלתה באונס וסופה ברצון There is another woman who even though she was ברצון, she is still permitted – which is one who was

תחילתה באונס וסופה ברצון

=======





