



בס"ד

#### Intro

Today we will begin פרק המנחות והנסכים, the twelfth Perek of מסכת אפ"H, and learn דף ק"א.

Some of the topics we will learn about include:

There are two levels of קדושה, sanctity, to items that are donated to the מקדש:

קדושת דמים

Monetary sanctity;

Which means, that they are sanctified for their value; and קדושת הגוף

Physical sanctity;

Which means, that the item itself is sanctified for use in the עבודה.

המנחות והנסכים שנטמאו

מנחות and נסכים that became טמא;

Whether they can be redeemed;

The Gemara cites a מחלוקת whether

אפילו הן טהורין נפדין

They can be redeemed even when they are טהור; OR

טמאין נפדין

טהורין אין נפדין

They can only be redeemed when טהור but not when טהור.

העופות והעצים והלבונה וכלי שרת

משנטמאו אין להן פדיון

Birds, wood, לבונה, and utensils cannot be redeemed after they became טמא.

טומאת אוכלין B

Whether certain items are susceptible to the טומאה of foods, including:

פיגל במנחה

 ${f A}$  מנחה that was brought with intentions of פיגול;

The פרה אדומה;

This may depend on whether

היתה לה שעת הכושר

The item was permitted at some point;

כל העומד לפדות כפדוי דמי

Something that can be redeemed is considered as if it were redeemed.

קדושת דמים קדושת הגוף



המנחות והנסכים שנטמאו

מחאוקח

אפילו הן טהורין נפדין טמאין נפדין טהורין אין נפדין



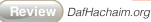
העופות והעצים והלבונה וכלי שרת משנטמאו אין להן פדיון

שומאת אוכלין פיגל במנחה פרה אדומה



כל העומד לפדות כפדוי דמי







So, let's review...

There are two levels of קדושה, sanctity, to items that are donated to the מקדש:

קדושת דמים

Monetary sanctity;

Which means, that they are sanctified for their value; and קדושת הגוף

Physical sanctity;

Which means, that the item itself is sanctified for use in the אַבודה.

The Mishnah now describes one difference in Halachah between these two categories:

Zugt di Mishnah

המנחות והנסכים שנטמאו

If טמא or נסכים became אטט, it depends:

עד שלא קדשו בכלי

יש להם פדיון

משקידשו בכלי

אין להם פדיון

Before they were sanctified in a כלי, they can be redeemed, because

קדושת דמים נינהו

They are merely sanctified for their value.

However, if they became טמא after they were sanctified in a כלי שרת, they cannot be redeemed, because קדושת הגוף נינהו

They have physical sanctity.

The Gemara explains that we might have thought

הואיל ובעל מום איקרי טמא

טמא נמי כבעל מום דמי

ואע"ג דקדוש קדושת הגוף

כי נפיל ביה מום מיפריק

הני נמי ליפרוק

Since a blemished קרבן is called טמא, perhaps we treat a that became טמא as if it had a מום, and like a בעל מום, it can be redeemed even though it was קדושת הגוף.

Therefore, the Mishnah teaches us; דלאו כי האי טמא קרייה רחמנא לבעל מום

דמכלי שרת לא אשכחן דמיפריק

The Torah did not call it טמא regarding this Halachah, because we do not find פדיון for something that acquired ctive through a כלי שרת.

#### קדושת הגוף

Physical sanctity; Which means, that the item itself is sanctified for use in the עבודה.

#### קדושת דמים

Monetary sanctity; Which means, that they are sanctified for their value.



#### המנחות והנסכים שנטמאו

ונחות or נסכים became אמא, it depends:

### משקירשו בכלי אין להם פריון

However, if they became אמט after they were sanctified in a כלי שרת, they cannot be redeemed, because

קדושת הגוף נינהו They have physical sanctity.

# עד שלא קדשו בכלי יש להם פדיון

Before they were sanctified in כלי שרת , they can be redeemed, because

# קדושת דמים נינהו

They are merely sanctified for their value.

The Gemara explains
We might have thought

הואיל ובעל מום איקרי טמא טמא נמי כבעל מום דמי ואע"ג דקדוש קדושת הגוף כי נפיל ביה מום מיפריק הני נמי ליפרוק

Since a blemished הרכן is called אמא, perhaps we treat a קרבן that became טמא as if it had a מום and like a בעל מום, it can be redeemed even though it was קדושת הבוף.

Therefore, the Mishnah teaches us;

דלאו כי האי טמא קרייה רחמנא לבעל מום דמכלי שרת לא אשכחן דמיפריק

The Torah did not call טמא regarding this Halachah, because we do not find פדיון for something that acquired כלי שרת through a כלי שרת.



Dedicated By: \_





The Gemara proceeds to elaborate on that which the Mishnah ruled

המנחות והנסכים שנטמאו

עד שלא קדשו בכלי

יש להם פדיון

If טמא and נסכים became טמא before they were sanctified in a הלי שרת, they can be redeemed.

And, the Gemara cites a מחלוקת when these items can be redeemed:

אמר שמואל

ואפילו הן טהורין נפדין

They can be redeemed even when they are טהור, because כמה דלא קדשי בכלי

קדושת דמים נינהו

וקדושת דמים נפדין

Before they are sanctified in a כלי שרת, they are only sanctified for their value, and can be redeemed.

רב כהנא אמר

טמאין נפדין

טהורין אין נפדין

They can only be redeemed when they are טמא but not when they are טהור.

The Gemara challenges שמואל from the continuation of the Mishnah:

העופות והעצים והלבונה וכלי שרת

משנטמאו אין להן פדיון

Birds, wood, לבונה, and utensils cannot be redeemed even after they became טמא,

שלא נאמר פדיון אלא בבהמה

Because the Torah taught פדיון for animal Korbanos.

המנחות והנסכים שנטמאו עד שלא קדשו בכלי יש להם פדיון

INK KIDD AI

טמאין נפדין טהורין אין נפדין

They can only be redeemed when they are but not when they are טמהר. יא*ר אואן* ואפילו הן טהורין נפדיו

They can be redeemed even when they are טהור, because

כמה דלא קדשי בכלי קדושת דמים נינהו וקדושת דמים נפדין

Before they are sanctified in a כלי שרת, they are only sanctified for their value, and can be redeemed.

העופות והעצים והלבונה וכלי שרת משנטמאו אין להן פדיון

Birds, wood, לבונה, and utensils cannot be redeemed even after they became עמא

שלא נאמר פדיון אלא בבהמה

Because the Torah taught פדין for animal Korbanos.







3

And the Gemara explains

בשלמא עופות

קדושת הגוף נינהו

ולא נאמר אלא בבהמה

We understand that birds cannot be redeemed because they are Korbanos and therefore, קדושת הגוף, and the Torah taught פדיון only for blemished animal Korbanos. However.

עצים ולבונה וכלי שרת

ליפרקו

Why can't one redeem wood, לבונה, or a כלי שרת, which are only קדושת דמים?

We must say

משום דטהורין בעלמא אין נפדין

Ordinarily, we cannot redeem טהור items, and

הני נמי

אע"ג דנטמאו

כטהורים דמו

These items, even when they become אטט, are considered טמא, because, actually,

עצים ולבונה

לאו בני אשויי אוכלא נינהו

אלא חיבת הקודש משוה להו אוכלא

Wood and לבונה are not food, and based on that are not susceptible to טומאה;

It is the special status of קודש that makes them susceptible to טומאה.

Therefore,

עצים

כמה דלא משפי להו לגזירין

לא מיתכשרי

Wood, before it is trimmed into blocks, is not fit for the מובח, and therefore not susceptible to טומאה; and לבונה

כמה דלא קידשה בכלי שרת

לא מיתכשרה

לבונה, before it is placed in a כלי שרת, it is not fit for the , עבודה, and is not susceptible to , עבודה, and

כלי שרת

הואיל ואית להו טהרה במקוה

כלי שרת, since they can be purified in a כלי, they are also considered טהור regarding that they cannot be redeemed.

Therefore, the Gemara asks, we see that we CANNOT redeem טהור items?

And the Gemara explains בשלמא עופות קדושת הגוף נינהו

We understand that birds cannot be redeemed because they are Korbanos and therefore, קדושת הגוף, and the Torah taught פדיון only for blemished animal Korbanos.

ולא נאמר אלא בבהמה

However,

עצים ולבונה וכלי שרת ליפרקו

Why can't one redeem wood, כלי שרת סר, or a כלי, which are only קדושת דמים?

We must say

משום דטהורין בעלמא אין נפדין

Ordinarily, we cannot redeem מהור items, and

הני נמי אע"ג דנטמאו כטהורים דמו

These items, even when they become טמא are considered עהור,

because, actually,

עٌצים ולבונה לאו בני אשויי אוכלא נינהו אלא חיבת הקודש משוה להו אוכלא

Wood and לבונה are not food, and based on that are not susceptible to טומאה; It is the special status of קודש that makes them susceptible to טומאה.

Therefore...

כלי שרת הואיל ואית להו טהרה במקוה

כלי שרת, since they can be purified in a מקוה, they are also considered und annot

be redeemed.

לבונה כמה דלא קידשה בכלי שרת

לא מיתכשרה לא מיתכשרה, before it is placed in a כלי ערת, it is not fit for the עבודה, and is not susceptible to אינומאה

עצים כמה דלא משפי להו לגזירין

לא מיתכשרי
Wood, before it is
trimmed into blocks,
is not fit for the חבת,
and therefore not
susceptible to אומאה

Therefore, the Gemara asks, we see that we CANNOT redeem טרור items?







The Gemara answers טהורין בעלמא נפדין

והני משום דלא שכיחי הוא

Most טהור items CAN be redeemed מדאורייתא, but these items cannot be redeemed מדרבנן;

The Chachamim did not allow them to be redeemed מדרבנן, because, since they are not common, it would be difficult to replace them.

The Gemara challenges המתפיס ברייתא ברית:
המתפיס תמימים לבדק הבית המתפיס תמימים לבדק הבית המתפיס תמימים לבדק הבית אין פודין אותן אלא למזבח If someone sanctifies unblemished animals for the maintenance of the שבת, it can only be redeemed for use as a קרבן, because שכל הראוי למזבח שכל הראוי למזבח שכל הראוי למזבח אינו יוצא מידי מזבח לעולם must be used for the מזבח לעולם.
The Gemara points out אע"ג דקדושת דמים נינהו אע"ג דקדושת דמים נינהו Even items that are sanctified for their value cannot be redeemed if they are יוכרים המיבות?

The Gemara answers כיון דשכיחי מומין דפסלי בבהמה דאפילו בדוקין שבעין נמי פסלי דאפילו בדוקין שבעין נמי פסלי הילכך לא שכיחי Blemishes are commonplace, and so the relatively uncommon unblemished animals cannot be redeemed, as we answered earlier. The Gemara answers

### טהורין בעלמא נפדין והני משום דלא שכיחי הוא

Most טהור items CAN be redeemed מדאורייתא, but these items cannot be redeemed מדרבכן;

The Chachamim did not allow them to be redeemed מדרבנן, because, since they are not common, it would be difficult to replace them.



Knina

### המתפיס תמימים לבדק הבית אין פודין אותן אלא למזבח

If someone sanctifies unblemished animals for the maintenance of the בית המקדש, it can only be redeemed for use as a קרבן, hecause

## שכל הראוי למזבח אינו יוצא מידי מזבח לעולם

Anything fit for the מזבח must be used for the מזבח.

The Gemara points out

### אע"ג דקדושת דמים נינהו אין נפדין הואיל וטהורים הם

Even items that are sanctified for their value cannot be redeemed if they are יטהור?

כיון דשכיחי מומין דפסלי בבהמה דאפילו בדוקין שבעין נמי פסלי הילכך לא שכיחי

Blemishes are commonplace, and so the relatively uncommon unblemished animals cannot be redeemed.



Dedicated By: \_





5 T

The Gemara cites a third opinion:

רבי אלעזר אומר כולן טמאין נפדין

טהורין אין נפדין חוץ מעשירית האיפה של מנחת חוטא

Generally, טהור items cannot be redeemed, except for the מנוחת חטאת.

The Gemara cites two versions of רב אושיעא's opinion on this matter:

1.

רב אושיעא disagrees and holds

כולן

טמאין נפדין

טהורין אין נפדין

Even מנחת חטאת can only be redeemed when טמא but not when טמא:

2.

רב אושיעא agrees with רבי אלעזר

מנחת חטאת That

אפילו טהורין נפדין

They can be redeemed even when טהור.

=====









The Gemara now cites a related ruling from רב אושיעא: אמר רבי אושעיא

שמעתי

פיגל במנחה

לרבי שמעון אינו מטמא טומאת אוכלין

I have heard that a מנחה which was brought with intentions of טומאה is not susceptible to the טומאה of food, according to the opinion of רבי שמעון in the following Mishnah:

The תנא קמא says הערלה וכלאי הכרם ושור הנסקל ועגלה ערופה וצפורי מצורע ופטר חמור ובשר בחלב

כולם מטמאין טומאת אוכלין

Items that are אסור בהנאה, forbidden in benefit, are still susceptible to the טומאה of foods.

#### However,

רבי שמעון אומר

כולן אין מטמאין טומאת אוכליו

They are not susceptible to טומאה, because the Pasuk says מכל האוכל אשר יאכל

The repetition teaches

אוכל שאתה יכול להאכילו לאחרים

קרוי אוכל

אוכל שאי אתה יכול להאכילו לאחרים

אינו קרוי אוכל

Only food that may be fed to others, is susceptible to טומאת אוכלין:

But food that is אסור בהנאה and may not be fed to others, is not susceptible to טומאת אוכלין.

Therefore, the Gemara points out, פיגל במנחה נמי אוכל שאי אתה יכול להאכילו לאחרים הוא It is forbidden to derive benefit from פיגול. Therefore, it is not susceptible to טומאה.



פיגל במנחה לרבי שמעון

אינו מטמא טומאת אוכלין

I have heard that a מנחה which was brought with intentions of פיגול is not susceptible to the טומאה of food, according to the opinion of רבי שמעון in the following Mishnah:

הערלה וכלאי הכרם ושור הנסקל ועגלה ערופה וצפורי מצורע ופטר חמור ובשר בחלב כולם מטמאין טומאת אוכלין

Items that are אסור בהנאה are still susceptible to the טומאה of foods.

ובי שמצון אומר

כולן אין מטמאין טומאת אוכלין

They are not susceptible to טומאה, because the Pasuk says

מכל האוכל אשר יאכו

אוכל שאי אתה יכול להאכילו לאתרים אינו קרוי אוכל

But food that is אסור בהנאה and may not be fed to others, is not susceptible to טומאת אוכלין.

אוכל שאתה יכול להאכילו לאתרים קרוי אוכל

Only food that may be fed to others, is susceptible to טומאת אוכלין,

Therefore, פיגל במנחה נמי אוכל שאי אתה יכול להאכילו לאחרים הוא

It is forbidden to derive benefit from פיגול. Therefore, it is not susceptible to טומאה.



Dedicated By: \_\_\_





7

The Gemara challenges this explanation from the following ברייתא from רבי שמעון:

פיגול בין בקדשי קדשים בין בקדשים קלים אינו מטמא טומאת אוכלין פיגל במנחה מטמא טומאת אוכלין

Any type of קרבן that becomes פיגול is not susceptible to פיגול becomes, it is susceptible to, it is susceptible to?

#### The Gemara answers

כאן שהיתה לה שעת הכושר כאן שלא היתה לה שעת הכושר

The ברייתא בירית refers to a case where the grain was permitted before it was consecrated and only became forbidden after it was consecrated, while בבי אושיעא is discussing a case where it was not previously permitted, for example, אקדשינהו במחובר

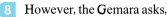
It was consecrated before it was harvested, before it was considered food, and was not susceptible to טומאה.











וליפרקינהו

Since the grain could have been redeemed, this should be considered שעת הכושר?

#### And the Gemara answers

השתא מיהא לא פריק

Since the מנחה was not actually redeemed, this is not considered a שעת הכושר.

However, the Gemara challenges this explanation from another ruling of רבי שמעון:

פרה מטמאה טומאת אוכליו

הואיל והיתה לה שעת הכושר

The פרה פרה פרה is susceptible to טומאת אוכלין, because it can be redeemed even after the שחיטה, and

כל העומד לפדות כפדוי דמי

Since it can be redeemed, it is as if it was redeemed, and it is considered as if it had a שעת הכושר?

#### And the Gemara differentiates:

פרה עומדת לפדות היא שאם מצא אחרת נאה הימנה מצוה לפדותה

The אדומה is considered as if it were redeemed, since it is a Mitzvah to redeem it if a more suitable animal is found. However.

מנחות

?מצוה לפדותו

There is certainly no mitzvah to redeem מנחות!



Since the grain could have been redeemed, this should be considered שעת הכושר?

# השתא מיהא לא פריק

Since the מכחה was not actually redeemed, this is not considered a שעת הכושר.



ובי שמצון

### פרה מטמאה טומאת אוכלין הואיל והיתה לה שעת הכושר

The פרה אדומה is susceptible to טומאת אוכלין, because it can be redeemed even after the שחיטה

## כל העומד לפדות כפדוי דמי

Since it can be redeemed, it is as if it was redeemed, and it is considered as if it had a שעת הכושר?

## פרה עומדת לפדות היא שאם מצא אחרת נאה הימנה מצוה לפדותה

The פרה אדומה is considered as if it were redeemed, since it is a Mitzvah to redeem it if a more suitable animal is found.

However,

### מנחות מצוה לפדותן?

There is certainly no mitzvah to redeem מנחות!



