

A

т"о

Intro

Today we will מסכת נדרים f מסכת נדרים a learn מסכת נדרים Some of the topics we will learn about include

דנזיר חוטא הוי

A Nazir is considered a sinner – As the Posuk states וכפר עליו מאשר חטא על הנפש

Because

שציער עצמו מן היין

He caused himself distress by having to abstain from drinking wine.

======

כינויי נדרים הרי הם כנדרים

If a person uses a word that is similar to the word קרבן, נדר, חרם, ושבועה

He affected a valid נדר as if he used the original word.



В

The גמרא presents 2 opinions for what are כינויים

1.

לשוו אומוח הו

These are words that are used in languages other than לשון לחודש

2.

לשון שבדו להם חכמים להיות נודר בו

They are words that the חכמים made for people to use for נדרים נדרים

The גמרא will also present a מחלוקת regarding כינויי כינויי

If a person used a word that is similar to the כינוי









So let's review ...

The Gemara continues its discussion of the undesirability of making בדרים -

Particularly, regarding נזירות;

אמר אביי

שמעון הצדיק ורבי שמעון ורבי אלעזר הקפר

כולן שיטה אחת הן

דנזיר חוטא הוי

They all agree that a Nazir is considered a sinner.

שמעון הצדיק

In the previous Daf the Gemara cites a Braisa which quotes שמעון הצדיק:

אמר שמעון הצדיק

מימי לא אכלתי אשם נזיר טמא

I never ate from the sacrificial meat of a אשם נזיר טמא, because, as the Gemara later explains;

היינו טעמא

כשהן תוהין נוזרין

They initially take upon themselves נזירות as a form of תשובה. However,

וכשהן מטמאין

ורבין עליהן ימי נזירות

מתחרטין בהן

They regret it when they become Tamei and have to recount the days, and it becomes too burdensome.

שמעון הצדיק mentions an exception of one Nazir whose לשם שמים was completely .

The Ran points out;

אבל בהך גברא שבא מן הדרום ליכא לֿמיחש להכי שכיון שהיתה כוונתו כל כך רצויה בתחלה אנן סהדי שלא נתחרט

אבן טוווי שלא נונווו ט

And שמעון הצדיק said about him;

בני כמוך ירבו נוזרי נזירות בישראל

As the Posuk says;

'איש כי יפליא לנדור נדר נזיר להזיר לה

The נזירות must be לשם שמים.

Based on the above reasoning, the Ran points out that מיר שמאטון הצדיק to be a אוויר טמא to be a חוטא הצדיק to be a חוטא. However, the other two תנאים consider every Nazir a חוטא.

> שמעון הצדיק mentions an exception of one Nazir whose נזירות was completely לשם שמים.

אבל בהך גברא שבא מן הדרום ליכא למיחש להכי שכיון שהיתה כוונתו כל כך רצויה בתחלה אנן סהדי שלא נתחרט

And שמעון הצדיק said about him;

בני כמוך ירבו נוזרי נזירות בישראל

שמעון הצדיק רבי שמעון רבי אלעזר הקפר

Every

נזיר is a **חוטא**  Only a נזיר טמא is a **חוטא** 

אמר אביי







3 The Gemara cites a ברייתא in which רבי יהודה says; חסידים הראשונים היו מתאוין להביא קרבן חטאת לפי שאין הקדוש ברוך הוה מביא תקלה על ידיהם

The early חסידים desired to bring a הטאת, because they never had the opportunity since Hashem would protect them from doing an עבירה בשוגג. Therefore, מה היו עושין

עומדין ומתנדבין נזירות למקום

They would accept נזירות, and this way they would have to bring a קרבן חטאת like every נזיר.

רבי שמעון רבי disagrees and says; לא נדרו בנזיר כדי שלא יקראו חוטאין שנאמר וכפר עליו מאשר חטא על הנפש

They would not accept נזירות upon themselves, because they would be considered sinners.

רבי אלעזר הקפר ברבי agrees with רבי שמעון and explains the above פסוק:

וכי באיזו נפש חטא זה

אלא שציער עצמו מן היין

A חוטא is considered to be a חוטא, because he caused himself distress by having to abstain from drinking wine.

חסידים הראשונים

היו מתאוין להביא קרבן חמאת
לפי שאין הקרוש ברוך הוה
מביא תקלה על יריהם
מה היו עושין?
עומדין ומתנדבין נזירות למקום

כרי שלא יקראו חומאין
שנאבר וכפר עליי מאשר וזמא על הגפש

מי אוצי פקסי ביב
אלא שציער עצמו מן היין
אלא שציער עצמו מן היין

The משנה proceeds to the next משנה which presents cases of כינויי, where a person did not use the regular word for a דר, but a word that is similar to it.

זאגט די משנה האומר קונם קונח קונס הרי אלו כינויין לקרבן

The words קונם קונם are Halachically the same as saying קרבן

חרק חרך חרף הרי אלו כינויין לחרם

The words חרק חרך מre the same as saying חרם

נזיק נזיח פזיח הרי אלו כינויין לנזירות

The words נזיק נזיח פזיח are the same as saying נזיר

שבותה שקוקה נדר במוהי הרי אלו כינויין לשבועה

The words שבותה שבותה and if a person says "I am taking the ימוהי (מוהי ", which refers to the שבועה of משה רבינו), it is the same as a שבועה

====









5 The גמרא begins by explaining What are כינויין?

רבי יוחנן says

לשון אומות הן

These are words that are used in languages other than לשון לשון.

ריש לקיש says

לשון שבדו להם חכמים להיות נודר בו

These are words that the חכמים made for people to use for

The reason the חכמים made these words is  $\tau$  דלא לימא קרבן

That a person should not say

קרבן, חרם, נזירות, ושבועה

Because if a person says קרבן he might come to say קרבן לה, and if he says לה' he might come to just say לה' and that would be

מוציא שם שמים לבטלה

Mentioning the name of Hashem in vain

====

The גמרא presents a related מחלוקת regarding כינויי כינויין

If a person used a word which is similar to a כינוי, which is itself merely similar to the original word;

נדר says the בית שמאי is valid.

בית הלל is not valid.

The גמרא originally wants to connect this מחלוקת to the מחלוקת between רבי יוחנן וריש לקיש רבי יוחנן וריש לחלוקת

בית שמאי בית שמאי who says that כינויי כינויין are valid holds like בית שמאי that יוחנן אומות העולם are לשון אומות העולם, and therefore any word that is used by the people would make a valid.

And בית הלל who says that כינויין care not valid holds like לשון שבדו להם חכמים are כינויין, and

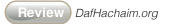
therefore only the words that the חכמים chose would make a valid כנדר.

כינויין פינויין ?
רבי יוחגן ריש לקיש
לשון אומות הן לשון שבדו להם חכמים
לשון אומות הן לשון שבדו להם חכמים
Words used in
Words that the סלחים other languages
made up

So that he should not say
קרבן, תרם, נזירות, ושבועה
and then he mights say Hashem's name









7

However, the מרא proceeds to explain that we are able to say that both בית שמאי ובית follow the opinion of רבי follows, that כינויין are לשון אומות העולם and the מחלוקת is

Either

1)

holds בית שמאי

בהני נמי משתעי אומות

The אומות also use כינויי כינויי and therefore they are also valid

And בית הלל holds

בהני לא משתעי אומות

It's not from the original language and it is not used often enough, and therefore they are not considered to be a legitimate part of לשון אומות העולם

2)

Or we can say that כינויי both agree that בית שמאי ובית both agree that כינויי are not a legitimate part of לשון אומות העולם and the מחלוקת is

holds בית שמאי

גזרינן כינויי כינויין משום כינויין

We make a גזירה to נינויי כינויי so that a person doesn't come to use a regular נדר and mistakenly think it's not a נדר holds

לא גזרינן כינויי כינויין משום כינויין

We do not make a כינויי כינויין

====

The גמרא proceeds to present words that are valid כינויי, and some that are not valid.



