



т"оэ

Intro

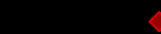
Today we will בע"ה learn דף ל"ח of מסכת נדרים f מסכת נדרים some of the topics we will learn about include.

The Mishnah's Halachah of זן את אשתו ואת בניו אע"פ שהוא חייב במזונותן The מודר מדיר מודר wife and children.

The Halachah of מותר להשיא לו בתו The Gemara will explain in which case the מודר may marry the מדיר's daughter.

The Machlokes Tana Kama and רבי אליעזר regarding זן את הטמאה

Whether the מדיר MAY feed the מודר's non-kosher animals.



# זן את אשתו ואת כניו אע"פ שהוא חייב במזונותן

The מודר may support the מדיר's wife and children



The מודר may marry the מדיר's daughter



# זן את הטמאה

The מודר may feed the מדיר's non-kosher animals

They both agree that
אינו זן את הטהורים
אינו זן את הטהורים's kosher animals.

And they both agree that זן עבדיו ושפחותיו הכנענים דר ושפחותיו המנענים may provide food for the מדיר servants and maids.

The Halachah regarding המדיר בנו לתלמוד תורה A father that makes a נדר to prohibit benefits from his son, with the intention that his son should NOT be disturbed from learning Torah



The מודר may not feed the מדיר's kosher animals



# זן עבדיו ושפחותיו הכנענים

The מודר may not feed the מדיר's servants



# המדיר בנו לתלמוד תורה

A father who makes a CTC to prohibit benefitting from his son, with the intention that his son should not be disturbed from learning Torah







So let's review ...

In the previous Daf the Gemara cited the Pasuk אלקי אתכם חוקים ומשפטים כאשר צוני ה' אלקי ...... From which we derived מה אני בחנם אף אתם נמי בחנם

The Gemara now continues with related Aggadic teachings:

אמר רבי חמא בר' חנינא

לא העשיר משה אלא מפסולתן של לוחות

Moshe Rabbeinu only became wealthy from the leftover סנפירון of the לוחות שניות שניות that he had hewn. As Hashem said to Moshe;

פסל לך שני לוחות אבנים כראשונים

פסולתן שלך יהא

The leftovers of the לוחות shall be yours.

ראה לבדתי אתכם זווקים ומשפטים

באשר צוני ה' אלקי...

Trom which we derived

את אני בחוץ

אמר רבי חמא בר' חנינא

אמר רבי חמא בר' חנינא

לא העשיר משה

אלא מפסולתן של לוחות

As Hashem said to Moshe;

פסל לך שני לוזות אבנים בראשונים

The Gemara continues

אמר רבי יוסי בר' חנינא

לא ניתנה תורה אלא למשה ולזרעו

The Torah was initially only given to Moshe Rabeinu and his descendants, and NOT to Klal Yisroel. As the Pasuk that refers to the Torah states

כתב לך את הדברים אלה

And an earlier Pasuk that refers to the לוחות states פסל לך שני לוחות אבנים כראשונים

מה פסולתן שלך

אף כתבן שלך

Just as the leftovers of the לוחות were only given to Moshe

- So too, the Torah was only given to Moshe.

However,

Dedicated By: \_

משה נהג בה טובת עין ונתנה לישראל

Moshe Rabeinu was generous and passed on the Torah to Klal Yisroel;

'ועליו הכתוב אומר טוב עין הוא יבורך וגו









This teaching apparently contradicts the Pasuk ראה למדתי אתכם חוקים ומשפטים

כאשר צוני ה' אלקי

Moshe was commanded to teach the Torah to Klal Yisroel?

And the Gemara cites other Pesukim which clearly indicate that the Torah was given to all of Klal Yisroel.

Therefore, the Gemara explains that לא ניתנה תורה אלא למשה ולזרעו לא ניתנה תורה אלא למשה ולזרעו Refers only to פילפולא בעלמא שלפולא בעלמא רא"ש explains as הבנה וחריפות והיינו כתבן שלך כי כל החכמה והשכל רמוזים בכתב התורה בצורות האותיות

The Gemara also teaches אמר רבי יוחנן אין הקב"ה משרה שכינתו אלא על גבור ועשיר וחכם ועניו וכולן ממשה

And the Gemara proceeds to cite Pesukim where we see that Moshe Rabbeinu possessed all these attributes.









Our Mishnah continues with the Halachos of המודר הנאה מחבירו

A person who is prohibited in all benefits from his friend:

## Zugt Di Mishnah

וזן את אשתו ואת בניו אע"פ שהוא חייב במזונותן

The מדיר may support the מדיר wife and children, even though the מודר is obligated to support them.

The Ran explains

ההיא הנאה דממילא היא

This is considered an indirect benefit.

### The Gemara cites

רב יצחק בר חנניה אמר רב הונא מותר להשיא לו בתו

One may marry off his daughter to the other. And the Gemara elaborates;

In a case of

נכסי חתן אסורין על אבי כלה

Where the father is the מודר, he certainly is מותר להשיא לו בתו, because

הנאה דממילא היא

The benefit to the father that he no longer needs to support his daughter is considered an indirect benefit, as in the case of the Mishnah where a stranger supports somebody's wife.

### However, in a case of

בשנכסי אבי כלה אסורין על החתן

The Chosson is the מודר, it depends;

בבתו בוגרת מותר להשיא לו בתו

If she was matured, the מודר may marry her, because לא מהני ליה

דהא מדעתה היא

The Chosson does NOT benefit from the father, because only SHE - and NOT the father - has the authority to approve the marriage.

However,

בבתו קטנה או נערה אסור להשיא לו בתו

If she was a minor, the מודר may NOT marry her, because

שהרי מוסר לו שפחה לשמשו

The מודר DOES benefit from the father - who gives him a wife who will tend to his needs - because only her FATHER has the authority to approve the marriage.

Dedicated By: \_



the authority to approve

the marriage





because only SHE has

the authority to approve

the marriage



5 T

### The Mishnah continues

ולא יזון את בהמתו

בין טמאה בין טהורה

The מנא קמא says that the מדיר may NOT feed the מודר's kosher and non-kosher animals.

רבי אליעזר אומר

זן את הטמאה

ואינו זן את הטהורה

רבי אליעזר disagrees and says that the מדיר MAY feed the מדיר s non-kosher animals, but may NOT feed the מודר's kosher animals.

אמרו לו

מה בין טמאה לטהורה

The Tanna Kamma asked, what is the difference between non-kosher and kosher animals?

אמר להו

שהטהורה נפשה לשמים

וגופה שלו

וטמאה

נפשה וגופה לשמים

## As the Ran explains;

רבי אליעזר agrees with the Tanna Kamma that he's אטור to feed both טחור its טחור כדי חייה, its basic nourishment, because the מודר benefits from that his בהמה is well fed, whether for eating or working.

רבי אליעזר only disagrees regarding הזונות לפיטומה, excessive food for fattening:

In a טהורה which is עומדת לאכילה, meant to be eaten, he agrees that it's

אסור

דמהני ליה

Because it's a direct benefit

However, in a אטמאה, which is עומדת למלאכה, designated for work, he holds it's

מותר

שאינו נהנה בפטומה

He does NOT benefit from the fattening – on the contrary, it hinders its ability to work.

אמרו לו

אף הטמאה נפשה לשמים

וגופה שלו

The Tanna Kamma responded, that the מודר DOES receive benefits from the fattening of a טמאה,

שאם ירצה הרי הוא מוכרה לעובדי כוכבים

או מאכילה לכלבים

It increases the טמאה's value for eventual eating, in that he can sell it to a gentile for a higher price, or he will have more meat to feed his dogs.

The Gemara cites a Braisa in which the Chachamim agree with רבי אליעזר in that

זן עבדיו ושפחותיו הכנענים

The מדיר may provide מזונות לפטומה to the מדיר servants and maids, because

למנחרותא עבידן

The מודר does NOT benefit from פיטומה, because they are only designated for work.

=======

Dedicated By: .







The Gemara cites רבי יעקב who says

המדיר בנו לתלמוד תורה

A father who makes a נדר to prohibit himself from benefitting from his son, with the intention that his son should not be disturbed from learning Torah; מותר למלאות לו חבית של מים

ולהדליק לו את הנר

The son may fill a barrel with water and light a candle for his father.

ר' יצחק adds

לצלות לו דג קטן

The son may broil a small fish for his father. Because, as the Ran explains

ממילי זוטרי לא אדריה

The father did NOT intend to prohibit small tasks that do NOT create ביטול תורה.

The Ran adds that

משל אב

מותר

These tasks are only permitted when the son uses his father's supplies. However

משל בו

אסור

They are prohibited when the son uses his own supplies.

Similarly, ר' ירמיה אמר רבי יוחנן says

המודר הנאה מחבירו

מותר להשקותו כוס של שלום

The מדיר may pour a cup of wine for the מודר

הכא תרגימו

כוס של בית האבל

In Bavel they say, this refers to the wine given to a אבל. במערבא אמרי

כוס של בית המרחץ

In Eretz Yisroel they say, this refers to the wine given to one that takes a bath.

Because, as the Ran explains

מפני דרכו שלום

היה דרכן בכך

Here too, the Ran says

משל מודר

מותר

משל מדיר

אסור

המדיר בנו לתלמוד תורה

A father who makes a נדר to prohibit himself from benefitting from his son, with the intention that his son should not be disturbed from learning Torah

> מותר למלאות לו חבית של מים ולהדליק לו את הנר

> > לצלות לו דג קמן

ממילי זוטרי לא אדריה משל בן אסור – משל אב מותר

ר' ירמיה אמר רבי יוחנן

המודר הנאה מחבירו מותר להשקותו כום של שלום

אפני דובו לאום פידי דובן בבד

משל מודר מותר – משל מדיר אסור



