



т"оэ

Intro

Today we will מסכת נדרים to ידף ט חופ בע"ה a learn מסכת נדרים of of the topics we will learn about include;

The ידות will present cases of ידות נדרים that are effective and cases that are not effective.

ידות נדרים are where a person did not clearly say the words that effect a מדר, rather he only made a partial statement which indicates his intention to make a מדר.

====

В

נדר פירושו דבר שאינו בא לגמרי בנדבת הלב

נדבה פירושו מה שהאדם נודר יותר בנדבת נפשו

 $\boldsymbol{A}$  means that the person does not make it with a full heart.

 $A_{\,\text{\tiny MEA}}$  means that the person does make it with his full heart.

We see this when it comes to a קרבן:

A הרי עלי by a קרבן is when a person says הרי עלי. This means that he is accepting upon himself an obligation to bring a php, but he does not actually set aside an animal right away to be the קרבן

A הרי זו by a קרבן is when a person says הרי זו. This means that he is setting aside a specific animal right away











בס"ד So let's review ...

Our אדף begins with the משנה which presents additional cases of מדר, a partial statement of a. נדר.

זאגט די משנה כנדרי רשעים נדר (nodar) בנזיר ובקרבן ובשבועה

שמאל explains that these three cases are as follows: 1. = -

It's a valid נדיר and he becomess a מזיר, because he's saying I want to be a Nazir like him.

2. בקרבן

The Ran explains that here too, כשהיתה בהמה מונחת לפניו There was an animal before him, and he said כנדרי רשעים עלי It's a valid קרבן and he is חייב to bring a, קרבן.

3. בשבועה – היה ככר מונח לפניו היה ככר מונח לפניו There was food in front of him, and he said כנדרי רשעים הימנו שלא אוכל

כנדרי רשעים הימנו שלא אוכל It's a valid שבועה and he is not allowed to eat that food.

The ר"ן explains שהרי הרשעים דרכן לידור בכל אַלו

These ידות are effective because the person said ננדרי רשעים, and it is רשעים לאותו דבר, since it's inappropriate to make נדרים, since it's inappropriate to make נדרים.

continues משנה

כנדרי כשרים

לא אמר כלום

In any of the above cases if a person says מדרי כשרים, it is not a נדרי כשרים, because בירים do not make נדר.

כנדבותם

נדר

בנזיר ובקרבן

However, if a person says ידות נדרים, these ידות נדרים are valid to be a כשרים or to bring a קרבן, because כשרים do make

Regarding נדבות the Mishnah does not mention בשבועה, because as the Ran explains

לפי שאין הכשרים נשבעין לעולם

ל do NOT make שבועות at all, because he might be טובר on the שבועות.



## כנדרי כשרים - לא אמר כלום

In any of the above cases
if a person says כדר כערים it is not a גדר,
because כערים do not make

and it is נדרים אותו דבר who make נדרים.

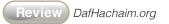
since it's inappropriate to make נדרים.

## כנדבותם נדר בנזיר ובקרבן

If a person says כנדבות כשרים, these ידות נדרים or to bring a קרבן or to bring a נזיר שניבו לניבות שניבות שניבות

The /"י explains the Mishnah בדבות Regarding נדבות the Mishnah does not mention בשבועה **לפי שאין הכשרים נשבעין לעולם** 







To summarize;
נדר is a valid נדר; but
נדר is NOT a valid נדר: כשרים. However,
נדר so valid נדר cשרים.

The הרבן explains the difference between ידי and מדים: Regarding a Korban, we know that a מדי is when a person says הרי עלי. This means that he is accepting upon himself an obligation to bring a חרבן, but he does not actually set aside an animal at that time to be the ...

This can lead to a תְּקְלָה, because even if he sets an animal aside, if it dies, he is still obligated to bring another קקרם, because a ידר is an obligation upon the person - and if he does not do so he has transgressed his ינדר.

However, a מדבה of a קורם is when a person says וד. This means that he is now setting aside a specific animal to be the Korban.

This way he won't come to the above תקלה, because if it dies, he is NOT obligated to bring another , קרבן, because a is NOT an obligation upon the person.

The Gemara asks however, that there is another possible תקלה, that of

בל תאחר

He might delay bringing the Korban more that שלש הגלים, after three Yomim Tovim have passed – which applies to both יצרים ונדבות?

The Gemara explains that with נדבות this can be avoided by acting as הלל הזקן did;

אמרו על הילל הזקן

.. שלא מעל אדם בעולתו כל ימיו

מביאה כשהיא חולין לעזרה ומקדישה

וסומך עליה ושוחטה

He would only make the מקדיש, and be מקדיש the animal right outside of the עזרה.

This also avoided any possibility of transgressing מעילה, benefitting from קושים.

This explains why נדרים avoid נדרים and only employ נדבות.

70 summarize... כנדרי רשעים is a valid is a valid נדר נדר הרי זו he is now setting aside a specific animal to be the Korban But there is another possible תקלה, that of בל תאחר which applies to both נדכות and נדכות This can be avoided by acting as הילל הזקן did שלא מעל אדם בעולתו כל ימיו מביאה כשהיא חולין לעזרה ומקדישה וסומך עליה ושוחמה







The ר"ו continues to explain the difference between מדר and מדר regarding מדרה, in which the above does not apply:

נדר פירושו דבר שאינו בא לגמרי בנדבת הלב נדבה פירושו מה שהאדם נודר יותר בנדבת נפשו

A חדר means that the person does not make it with a full heart. Regarding הדרה it means that the person did not do it completely לשם שמים Therefore,

נדרי רשעים is a valid נדר; but נדר is NOT a valid נדר נשרים.

A מדבה means that the person does make it with his full heart – and regarding נזירות it means that the person DID do it completely. Therefore, נדבות נשרים is a valid.

As the ממרא presents a story of a person whose מניחת was completely שמעון הצדיק; upon whom שמעון הצדיק said;

בני כמוך ירבו נוזרי נזירות בישראל

Your נזירות is with the proper intention, as the Posuk says; מילוג נדור נדיר נדיר להזיר לה'יש ני יפליא לנדור גדר נזיר להזיר לה

\_\_\_\_\_



The גמרא cites a Braisa which quotes the Pesukim in קהלת; את אשר תדור שלם

That which you vow, you shall pay. The next Posuk continues;

טוב אשר לא תדור משתדור ולא תשלם

It is better that you not vow, than that you vow and not pay it.

There is a מחלוקת רבי מאיר ורבי יהודה in how to interpret these פּסוּבּים:

רבי מאיר says

טוב מזה ומזה שאינו נודר כל עיקר

It is best for a person not to make any מדרים at all. בי explains these Pesukim as follows:

את אשר תדור שלם

Of course, if you make a , дои must keep your word. However,

טוב אשר לא תדור משתדור ולא תשלם

It is even better not to make a מדר at all, because it may lead to a תקלה in that you may not fulfill the מדר.

רבי יהודה says

טוב מזה ומזה נודר ומשלם

It is most preferred to make a nm and pay it; because the Posuk first states;

את אשר תדור שלם

Dedicated By: \_

The Posuk than adds;

טוב אשר לא תדור משתדור ולא תשלם

However, it's better to not make a ura at all, if you will not fulfill the ura.









To summarize the order of preference;
According to רבי מאיר

אינו נודר

נודר ומשלם

נודר ואינו משלם

According to נודר ומשלם אינו נודר אינו משלם נודר ואינו משלם

Now, as explained by the Ran, the Gemara asks; Since neither mentions נדבה, it seems that נדבה is not preferred either, because he may not fulfill it? However, our Mishnah says that כשרים DO make זיבות.

The Gemara offers two answers:
The first answer reconciles our Mishnah with the opinion of רבי מאיר, and we must indeed make this distinction;

כי קאמר רבי מאיר בנדר בנדבה לא קאמר

Rebbe Meir only said that נדרים are NOT appropriate, but Rebbe Meir agrees with our Mishnah that נדבות ARE appropriate.

The second answer - which continues into the next Daf - reconciles our Mishnah with the opinion of רבי יהודה, and we must make a similar distinction:

כי אמר רבי יהודה בנדבה בנדר לא אמר

Rebbe Yehuda only said that מדבות are appropriate, but Rebbe Yehuda agrees that נדרים are NOT appropriate. And, we must amend the words of רבי יהודה to read;

The Ran explains that according to the first explanation, the הדרים is only regarding מחלוקת רבי מאיר ורבי יחודה are appropriate;

רבי מאיר holds טוב מזה ומזה שאינו נודר כל עיקר

And רבי יהודה holds טוב מזה ומדה נודר ומשלם holds רבי יהודה Because they both agree that the Posuk is only referring to נדרים, but disagree in its interpretation. But they both agree that מדבות are appropriate; טוב מזה ומזה נודב ומשלם

However, according to the second explanation, the Machlokes is only regarding , whether α are appropriate;

טוב מזה ומזה שאינו נודב כל עיקר holds טוב מזה ומזה שאינו נודב כל עיקר טוב מזה ומזה נודב ומשלם holds רבי יהודה

But they both agree that נדרים are NOT appropriate; טוב מזה ומזה שאינו נודר כל עיקר

Because they also disagree as to what the Posuk is referring to.

רבי מאיר holds that the Posuk refers to both בדרום AND – and therefore both are NOT appropriate.

רבי יהודה holds that the Posuk refers only to רבי יהודה, and according to the second explanation, agrees with Rebbe Meir's interpretation that the Posuk is saying that טוב מזה ומזה שאינו נודר כל עיקר

are NOT appropriate.

However, the Posuk does not refer to στειπ, which ARE appropriate.

This discussion continues in the next Daf.







