

At the end of the previous Daf, and at the beginning of this Daf, the Gemara cites 4 opinions in the Halachah of אומאת משקין מדאורייתא of liquids on the טומאה bevel - regarding both

טמאת עצמן - becoming טמא themselves - and themselves - and טמאה - transmitting טמאה to others.

4 opinions in...

מומאת משקין מראורייתא

Regarding both...

לממא

לממא

לממא

לממא

Transmitting Becoming באל

to others themselves

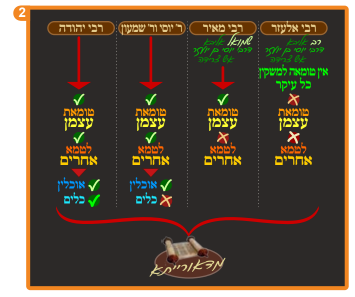
רב אליבא דרבי יוסי בן יועזר איש צרידה and רבי אלעזר hold רב אליבא דרבי יוסי בן יועזר איש צרידה ברבי אלעזר - Liquids have no מומאה מו at all - No טומאת עצמן, and of course not לטמא אחרים.

רבי מאיר and שמואל אליבא דרבי יוסי בן יועזר איש צרידה hold Liquids have טומאת עצמן, but not לטמא אחרים.

רבי יוסי ורבי שמעון hold Liquids have both טומאת אחרים, and לטמא אחרים. However, they can only transmit אוכלין אוכלין - food, but not to כלים - utensils.

רבי יהודה holds they can be מטמא even כלים. We must reiterate, these various opinions are all מדאורייתא,

but all agree that מדרבנן, liquids have both טומאת עצמן, and are











Some resulting Halachos:

According to רבי מאיר, the ברייתא says; - ספק משקין ליטמא טמא

If there is doubt whether a liquid became אטמ, we consider it טמא, based on the principle of

ספיקא דאורייתא לחומרא - We must rule stringently.

- לטמא אחרים טהור

If there is doubt whether a liquid was מטמא something, we consider it טהור, based on the principle of לקולא - ספיקא דרבנן לקולא - We rule leniently.

The gemara cites a Mishnah in מסכת עדיות: העיד רבי יוסי בן יועזר איש צרידה רבי יוסי בן יועזר איש צרידה testified to the following 2 Halachos; על איל קמצא דכן -

A certain type of grasshopper is of a Kosher species, and may be eaten.

- ועל משקין בית מטבחיא דכן

The liquids - such as the blood and water found in the butchering area of the בית המקדש, are טהור.

Some resulting Halachos... According to ... רבי מאיר לממא אחרים Doubt whether Doubt whether liquid was liquid KNON something became KNO ספיקא דאורייתא

5 מסכת עדיות in משנה: איש צרידה Liquids found in A grasshopper of a Kosher species the butchering area & may be eaten of the lapped sin, aré ၁196

There is a Machlokes in how to explain this statement. - רב אמר דכן ממש

They are completely טהור - they do not even become טמא. Rav holds all טומאת משקין, and the רבנן did not apply it to משקין בית מטבחיא, because they were looking to minimize the incidence of טומאה in the בית המקדש.

- שמואל אמר דכן מלטמא טומאת אחרים They are not מטמא others things, - אבל טומאת עצמן יש להן but they do become טמא themselves.

Shmuel holds that טומאת משקין עצמן, which applies even in the בית המקדש, but

משקין אחרים דרבנן did not apply this לטמא אחרים דרבנן

בית מטבחיא.









The אכורא goes on to challenge שמואל from one place and then ב from six places:

First, the גמרא challenges שמואל from the פסוק פסוק – והבשר אשר יגע בכל טמא לא יאכל

Which teaches that anything that is טמא can also be מטמא meat of קדשים?

The Gemara quotes an answer which it then questions - leaving this question unresolved with the term קשיא.

פסוק פסוק הרב רב from the פסוק פסוק פסוק פסוק אמר אר משקה אשר ישתה בכל כלי יטמא. וכל משקה אשר ישתה בכל כלי יטמא. Simply understood, it is teaching that liquids do become אטמ. The פסוק answers פסוק – מאי יטמא הכשיר does not mean that liquids become אטמא, but that they can make other foods susceptible to טומאה.





As part of one of the subsequent challenges to Rav the Gemara clarifies the ability of ם - blood to be מכשיר לקבל

In general we derive from the Posuk כי הדם היא - כי הדם היא דם שהנפש יוצאה בו קרוי דם - -

The initial spurts of blood with which the life leaves the animal is considered blood, and only that blood is מכשיר. בו שאין הנפש יוצאה בו אינו קרוי דם

The blood that trickles out afterward is not considered blood, and is not מכשיר.

However, regarding דם הנפש even דם is not מכשיר is not מכשיר, because we have a מיעוט from the Posuk
- על הארץ תשפכנו כמים

דם שנשפך כמים מכשיר which may be spilled like water is מכשיר.

דם שאינו נשפך כמים אינו מכשיר -דם קדשים which may not be spilled like water, rather it must be collected and sprinkled on the מכשיר, is not מכשיר.





Review



The final challenge to Rav is from a Braisa which explains the Posuk in which the נביא הגי tested the כהנים who came back from הלכות טומאה which would be relevant in the second בית המקדש.

מאלה asks them a שאלה about something that became a רביעי hrough a chain of a בגד in a בגד which touches bread, which touches a stew, which touches wine, which touches oil or other foods of קדשים. Apparently קדשים liquids like wine and oil can become איטמא



The אמרא answers that רב had only said that liquids from the מטבחיא – the butchering area of the בית מטבחיא – cannot become שמא – but wine and oil from the טמא – the area of the מזבח are able to come .





