



בס"ד

#### Intro

Today we will Be"H learn מסכת סנהדרין of מסכת. Some of the topics we will learn about include:

עבודה זרה

Many prohibitions regarding idol worship, including: המקבלו עליו לאלוה

Verbally accepting an idol as a deity;

המגפף והמנשק והמכבד והמרבץ

One who hugs or kisses an idol, or performs some practical service for it;

הנודר בשמו והמקיים בשמו

One who vows or swears in the name of an idol; שמור לי בצד עבודת כוכבים פלונית

Mentioning the name of an idol, even to say, "Wait for me next to that idol"



קרבן חטאת

Whether one is liable a קרבן for prohibitions שאין בהם מעשה

That do not involve any action, or אין בהם מעשה גמור

They only entail a slight action, such as speaking or bowing.

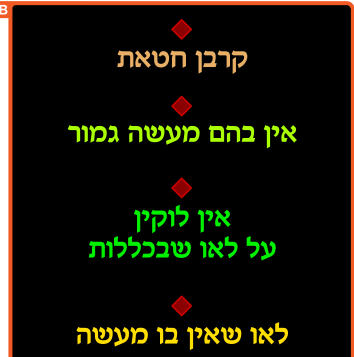
אין לוקין על לאו שבכללות

One does not receive lashes for a general prohibition.

לאו שאין בו מעשה

Dedicated By: \_

It is a מחלוקת whether one receives lashes for a prohibition that does not involve any action.









So let's review...

The Mishnah on ידף ס continues discussing עבודה זרה for which one is חייב סקילה:

המקבלו עליו לאלוה

One who verbally accepts an idol as a deity, even not in its presence, and

והאומר לו אלי אתה

One who says to an idol, "You are my god," is liable for stoning.

The Gemara cites a ruling of  $\exists \exists$ :

כיון שאמר לו אלי אתה

חייב קרבן

If one inadvertently accepts the idol as his deity, he is liable for a קרבן חטאת.

However, the **G**emara points out that to be liable for a verbal statement is a מחלוקת תנאים:

As the ברייתא rules

אינו חייב אלא

על דבר שיש בו מעשה

כגון זיבוח וקיטור וניסוך והשתחואה

One is only liable for serving v"v through an action, such as slaughtering, burning, pouring, or bowing.

And ריש לקיש explained

מאן תנא השתחואה

רבי עקיבא היא

דאמר לא בעינן מעשה גמור

That one is liable for merely bowing to the ע"ז, is the opinion of רבי עקיבא, who holds that one is liable for a slight action as well.

As Rashi explains

מגדף מחייב משום מעשה זוטא דעקימת שפתיו הוי מעשה

והכא נמי כפיפת קומתו הויא מעשה

אר"ע holds that speaking, which involves moving one's lips, is also deemed an action, and so a מגדך IS liable. ® Similarly, bending one's body while bowing is an action, and he is liable.

שאפא

The Mishnah on עבודה זרה continues discussing עבודה זרה for which one is מייב סקילה:

# המקבלו עליו לאלוה

One who verbally accepts an idol as a deity, even not in its presence,

### והאומר לו אלי אתה

One who says to an idol, "You are my god," is liable for stoning.



27

כיון שאמר לו אלי אתה חייב קרבן

If one inadvertently accepts the idol as his deity, he is liable for a קרבן תטאת.

To be liable for a verbal statement is a pokyr spilow.

Lninz

אינו חייב אלא על דבר שיש בו מעשה כגון זיבוח וקיטור וניסוך והשתחואה

One is only liable for serving t"y through an action, such as slaughtering, burning, pouring, or bowing.

And lp/ln explained

מאן תנא השתחואה רבי עקיבא היא

דאמר לא בעינן מעשה גמור

That one is liable for merely bowing to the ד'י, is the opinion of רבי עקיבא, who holds that one is liable for a slight action as well.

Ar Rashi explains

מגדף מחייב משום מעשה זוטא דעקימת שפחיו הוי מעשה והכא נמי כפיפת קומתו הויא מעשה

Col colo coldet that the sine

which involves moving one's lips, is also deemed an action and so a Parn is liable.

Similarly, bending one's body while bowing is an action, and he is liable.







However, the Gemara infers,

מכלל דרבנן סברי

בעינן מעשה

The הכמים disagree, and hold one liable only if he performs a significant action.

As the rule in the Mishnah in מסכת, cited in Rashi; וחכמים אומרים

יצא מגדף שאינו עושה מעשה

One who unintentionally blasphemes is not liable for a קרבן חטאת, because his transgression did not involve an action.

Thus, רבי עקיבא and the חכמים would also disagree whether one is liable for a קרבן for

האומר לו אלי אתה

For verbally accepting an idol as a deity; and

רב

לרבי עקיבא קאמר

's ruling'

כיון שאמר לו אלי אתה

חייב קרבן

Is only according to the opinion of רבי עקיבא.

=====

## מכלל דרבנן סברי בעינן מעשה

The חכמים disagree, and hold one liable only if he performs a significant action.

As the Mishnah in News MON, cited in Rashi;

וחכמים אומרים

יצא מגדף שאינו עושה מעשה

One who unintentionally blasphemes is not liable for a אלה איף,

because his transgression did not involve an action.

Thus, רבי עקיבא and the חכמים would also disagree whether one is liable for a קרבן for

### האומר לו אלי אתה

For verbally accepting an idol as a deity;

and

רב – לרבי עקיבא קאמר ar's ruling

כיון שאמר לו אלי אתה תייב קרבן

Is only according to the opinion of רבי עקיבא.

The Mishnah continues: אבל המגפף והמנשק והמכבד והמרבץ והמרחץ והסך והמלביש והמנעיל עובר בלא תעשה

One who hugs or kisses an idol, OR sweeps or sprinkles water before it, OR washes, anoints, dresses, or puts shoes on it, transgresses a prohibition but is not liable for stoning. And Rashi explains;

שלא כדרכה

Dedicated By: \_

The Mishnah refers to an idol that is NOT ordinarily worshipped in this way, because one is always liable for serving an idol in any way, if this is its customary manner.

The Mishnah continues

אבל המגפף - והמנשק - והמכבד והמרבץ - והמרחץ - והסך והמלביש - והמנעיל עובר בלא תעשה

One who hugs or kisses an idol, OR sweeps or sprinkles water before it, OR washes, anoints, dresses, or puts shoes on it, transgresses a prohibition but is not liable for stoning.

And Rashi explains,

The Mishnah refers to an idol that is not ordinarily worshipped in this way, because one is always liable for serving an idol if this is its customary manner.







The Gemara adds

על כולן אינו לוקה דהוה ליה לאו שבכללות ואין לוקין על לאו שבכללות

One does not get lashes for all these actions, because they are all included in the general prohibition of לא תעבדם, not to serve idols, and one does not get lashes for a general prohibition.

The Gemara cites support for this principle:

The Pasuk says

לא תאכלו על הדם

And a ברייתא cites several prohibitions derived from this one Pasuk:

1.

אוכל מן הבהמה קודם שתצא נפשה

Not to eat from an animal after it was slaughtered, before it is fully dead.

לא תאכלו בשר לא תאכלו במזרק

Not to eat from the meat of a קרבן before its blood is sprinkled on the מובח.

3.

אין מברין על הרוגי ב"ד

We do not offer the mourner's meal to the relatives of one who is executed by בית דין.

4.

סנהדרין שהרגו את הנפש אין טועמין כלום כל אותו היום

When the court executes someone, they all fast that entire day.

5.

אזהרה לבן סורר ומורה

This is a warning to the בן סורר ומורה, the rebellious son who is executed.

And the Gemara cites a ruling

על כולם אינו לוקה

משום דהוה ליה לאו שבכללות

None of these prohibitions is liable for lashes, because they are all derived from one general prohibition.

======



One does not get lashes for all these actions, because they are all included in the general prohibition of א תעבדם, not to serve idols, and one does not get lashes for a general prohibition.

The Gemara cites support for this principle:

The Pasuk says

לא תאכלו על הדם

And a ברייתא cites several prohibitions derived from this one Pasuk:



## אוכל מן הבהמה קודם שתצא נפשה

Not to eat from an animal after it was slaughtered, before it is fully dead.



### לא תאכלו בשר ועדיין דם במזרק

Not to eat from the meat of a קרבן before its blood is sprinkled on the מזבת.



## אין מברין על הרוגי ב"ד

We do not offer the mourner's meal to the relatives of one who is executed by בית דין.



### סנהדרין שהרגו את הנפש אין טועמין כלום כל אותו היום

When the court executes someone, they all fast that entire day.



## אזהרה לבן סורר ומורה

This is a warning to the בן סורר ומורה, the rebellious son who is executed.



None of these prohibitions is liable for lashes, because they are all derived from one general prohibition.







5

#### The Mishnah continues

הנודר בשמו והמקיים בשמו עובר בלא תעשה

One who vows or swears in the name of an idol, transgresses a prohibition.

#### The Gemara explains

לאו שאין בו מעשה נינהו

This transgression does not involve an action, and so it is a מחלוקת whether one is liable for lashes, as we see in the following ברייתא:

לא תותירו ממנו עד בקר בא הכתוב ליתן עשה אחר לא תעשה

לומר שאין לוקין עליו

דברי רבי יהודה

The Torah forbids one to leave over any part of the קרבן סטח until the next morning, and then commands one to burn any leftovers. Therefore, he does not receive lashes, as Rashi explains

זה עונשו של לאו

שאם הותירו ישרפנו ויפטר

The Torah says to burn the leftover meat in lieu of a punishment. ®

This is generally referred to in Shas as לאו הניתק לעשה The Mishnah continues

# הנודר בשמו והמקיים בשמו עובר בלא תעשה

One who vows or swears in the name of an idol, transgresses a prohibition.

# לאו שאין בו מעשה נינהו

This transgression does not involve an action, and so it is a מחלוקת whether one is liable for lashes, as we see in the following ברייתא:

# לא תותירו בובונו עד בקר בא הכתוב ליתן עשה אחר לא תעשה לומר שאין לוקין עליו

פברי נבי יפ/דפ

The Torah forbids one to leave over any part of the קרבן פסח until the next morning, and then commands one to burn any leftovers. Therefore, he does not receive lashes,

as Rashi explains

שאם הותירו ישרפנו ויפטר

The Torah says to burn the leftover meat in lieu of a punishment.

This is generally referred to in Shas as לאו הניתק לעשה



Dedicated By: \_





6 However,

רבי יעקב אומר

לא מן השם הוא זה

This is not the reason why one does not get מלקות. Rather,

אלא משום דהוה ליה

לאו שאין בו מעשה

וכל לאו שאין בו מעשה

אין לוקין עליו

One does not get lashes for a prohibition that does not

involve any action.

The Gemara infers מכלל דרבי יהודה סבר

לוקין עליו

Apparently, רבי יהודה disagrees and holds that one does get

lashes for a

לאו שאין בו מעשה

Therefore, they would also argue regarding

הנודר בשמו והמקיים בשמו

עובר בלא תעשה

Because it's a לאו שאין בו מעשה;

According to

רבי יהודה

לוקין עליו, he is liable;

According to

רבי יעקב

אין לוקין עליו, he is not liable.

=====

However,

ובי יץקב אותר

לא מן השם הוא זה

This is not the reason why one does not get מלקות.

Rather,

אלא משום דהוה ליה לאו שאין בו מעשה וכל לאו שאין בו מעשה אין לוקין עליו

One does not get lashes for a prohibition that does not involve any action.

The Gemara infers

מכלל דרבי יהודה סבר לוקין עליו

Apparently, רבי יהודה disagrees and holds that one does get lashes for a

לאו שאין בו מעשה

Therefore, they would also argue regarding הנודר בשמו והמקיים בשמו עובר בלא תעשה

Because it's מעשה בו מעשה;

According to בני יצקב

איו לוקיו על

he is not liable.

According to

לוקין עליו



Dedicated By: \_





7 The

The Gemara cites a ברייתא that discusses the sources for several prohibitions involving נ"י, including the prohibition of הנודר בשמו, that are all derived from the Pasuk; ושם אלהים אחרים לא תזכירו

לא ישמע על פיך

1.

ושם אלהים אחרים לא תזכירו שלא יאמר אדם לחבירו שמור לי בצד עבודת כוכבים פלונית

It is forbidden to mention the name of an idol, even to say, "Wait for me next to that idol."

2. לא ישמע על פיך שלא ידור בשמו ולא יקיים בשמו שלא ידור בשמו ולא יקיים בשמו It is forbidden to vow or swear in the name of an idol. Furthermore, ולא יגרום לאחרים שידרו בשמו ויקיימו בשמו One may not cause others to do so;

As אבוה דשמואל ruled
אסור לאדם
אסור לאדם
שיעשה שותפות עם העובד כוכבים
שמא יתחייב לו שבועה
שמא יתחייב לו שבועה
ונשבע בעבודת כוכבים שלו
It is forbidden to form a partnership with a non-Jew,
because the non-Jew may become obligated to swear to
him, and he will invoke the name of his idol.

The Gemara cites a ברייתא that discusses the sources for several prohibitions involving הכודר בשמו that are all derived from the Pasuk;

> ושם אלהים אזזרים לא תוכירו לא ישמע על פיך



# ושם אלהים אוזרים לא תוכירו

שלא יאמר אדם לחבירו שמור לי בצד עבודת כוכבים פלונית

It is forbidden to mention the name of an idol, even to say, "Wait for me next to that idol."



# לא ישמע על פיך

שלא ידור בשמו ולא יקיים בשמו

It is forbidden to vow or swear in the name of an idol.

Furthermore,

ולא יגרום לאתרים שידרו בשמו ויקיימו בשמו One may not cause others to do so;



אסור לאדם שיעשה שותפות עם העובד כוכבים שמא יתחייב לו שבועה ונשבע בעבודת כוכבים שלו

It is forbidden to form a partnership with a non-Jew, because the non-Jew may become obligated to swear to him, and he will invoke the name of his idol.







8 7

The Gemara cites an exception to this Halachah: כל עבודת כוכבים הכתובה בתורה

, עבוו וז כוכד,ם ויכוזודוי דוזוו ו

מותר להזכיר שמה

It is permitted to say the name of an idol mentioned in the Torah.

Another Halachah regarding נ"יט:

כל ליצנותא אסירא

חוץ מליצנותא דעבודת כוכבים

שריא

All forms of mockery are forbidden, except for mocking "v, which is permitted.

=====

An exception to this Halachah:

כל עבודת כוכבים הכתובה בתורה

מותר להזכיר שמה

It is permitted to say the name of an idol mentioned in the Torah.

כל ליצנותא אטירא חוץ מליצנותא דעבודת כוכבים דשריא

All forms of mockery are forbidden, except for mocking "v, which is permitted.







9 The Gemara cites several statements regarding כלל ישראל''s history of idol worship:

On the one hand, הושע הנביא said ועתה יוסיפו לחטא

The people are sinning even more.

And the Gemara explains

כל אחד ואחד

עשה דמות יראתו ומניחה בכיסו

Everyone would carry an image of their idol in their pockets; and

בשעה שזוכרה

מוציאה מתוך חיקו ומחבקה ומנשקה

Whenever they remembered it, they would pull it out and hug and kiss it.

On the other hand, רב יהודה אמר רב explained

יודעין היו ישראל בעבודת כוכבים

שאיו בה ממש

ולא עבדו עבודת כוכבים

אלא להתיר להם עריות בפרהסיא

כלל ישראל knew that the idols were meaningless, but they served them as a way to throw off their Torah obligations in order to engage in forbidden activities, such as illicit relationships.

The Gemara challenges this from a ברייתא:

The Pasuk says

'כזכור בניהם מזבחותם וגו

They recalled their altars as they did their sons. And רבי אלעזר explained

כאדם שיש לו געגועין על בנו

Their longing for the עבודה זרה resembled a father's longing for his son?

#### The Gemara answers

בתר דאביקו ביה

Dedicated By: \_\_

After כלל ישראל became accustomed to serving idols, they indeed became attached to them and served them sincerely.

Several statements regarding Leve 115's history of idol worship:

בושץ הנביא

### ועתה יוסיפו לחטא

The people are sinning even more.

And the Gemara explains

כל אחד ואחד עשה דמות יראתו ומניחה בכיסו

Everyone would carry an image of their idol in their pockets;

בשעה שזוכרה מוציאה מתוך תיקו ומחבקה ומנשקה

Whenever they remembered it, they would pull it out and hug and kiss it.

2) JUK 27/20 2) explained

יודעין היו ישראל בעבודת כוכבים שאין בה ממש ולא עבדו עבודת כוכבים אלא להתיר להם עריות בפרהסיא

כלל ישראל knew that the idols were meaningless, but they served them as a way to throw off their Torah obligations in order to engage in forbidden activities, such as illicit relationships.



たから

## כור בציהם כודוותם וגו׳

They recalled their altars as they did their sons.

And 151/k יהי explained כאדם שיש לו געגועין על בנו

Their longing for the עבודה זרה resembled a father's longing for his son?



After כלל ישראל became accustomed to serving idols, they indeed became attached to them and served them sincerely.



