

A

בס"ד

Intro

Today we will בע"ה learn דף פ"ה of סכת סנהדרץ of מסכת of the topics we will learn about include.

The question of

בן מהו שיעשה שליח לאביו להכותו ולקללו

Whether a son is permitted to become an agent of Bais Din and administer Malkos or to place a נידוי curse on his father who is a ירשע?

ישראל הקללה על הכאה ועל הקללה A Jew is forbidden to hit or curse another Jew.

Regarding מקלל

אינו עושה מעשה עמך

פטור

A son is not liable if he cursed his father who was a שער and does not observe the Torah.

The Machlokes regarding הכאה, whether a son is liable if he hits his father who was a דשט, which depends on whether we say

מקשינן הכאה לקללה

There is a comparison from the Issur הכאה to the Issur קללה.

The Mishnah's Halachah of

המכה אביו ואמו

אינו חייב עד שיעשה בהן חבורה

If a person hits his father or mother, he is liable only if he created a bruise on their skin.

המקלל לאחר מיתה

חייב

One who curses his parents even after their death, is liable.

However,

המכה לאחר מיתה

פטור

One who hits them after their death, is not liable

The Machlokes regarding כותי אתה מצווה על הכאתו

Whether one is forbidden to hit a כותי

כותים

Dedicated By: \_

The כותים were a gentile nation who converted under some duress. Some say that they are considered non-Jews. Others say that they are considered legitimate גרים, but they do not adhere to the Torah.











So, let's review ...

The Gemara in the previous Daf discussed the Issur of המכה אביו ואמו

A person may not hit and bruise his father or mother. And

מקלל אביו ואמו

A person may not curse his father or mother.

The Gemara proceeds with a discussion in the following question

בעו מיניה מרב ששת

בן מהו שיעשה שליח לאביו להכותו ולקללו

Is a son permitted to become an agent of Bais Din and administer Malkos or place a נידוי curse on his father who is a רשע?

רב ששת responded that

הבן נעשה שליח לאביו להכותו ולקללו

He may;

And proves it with the following reasoning:

ואחר מי התירו

אלא כבוד שמים עדיף

Since an agent of Bais Din may administer Malkos or נידוי to a stranger, even though one may not hit or curse any Jew, it must be because Hashem's honor overrides the Issur of הכאה and קללה

הכא נמי כבוד שמים עדיף

So too, a son may administer Malkos or נידוי to his father, because Hashem's honor overrides the Issur of הכאה and הללה.

The Gemara seeks to prove otherwise that אין הבן נעשה שליח לאביו להכותו ולקללו

He may not;

From the following Braisa

היוצא ליהרג

ובא בנו והכהו וקיללו חייב

If Bais Din sentenced a person to execution and then his son hit or cursed him, the son is liable, however בא אחר והכהו וקיללו פטור

If a stranger hit or cursed him, the stranger is not liable.

The Gemara asks

מאי שנא בנו

Dedicated By: \_

ומאי שנא אחר

Why is the son חייב, while the stranger is פטור?

המכה מקלל אביו ואמו אביו ואמו



בצו מיקיד מדב ללת

בן

מהו שיעשה שליח לאביו להכותו ולקללו

Is a son permitted to become an agent of Bais Din and administer Malkos or place a בידוי curse on his father who is a רשט?



הבן נעשה שליח לאביו להכותו ולקללו

He may;

And proves it with the following reasoning:

ואחר מי התירו אלא כבוד שמים עדיף

Since an agent of Bais Din may administer Malkos or נידוי to a stranger, even though one may not hit or curse any Jew, it must be because Hashem's honor overrides the Issur of הכאה and קללה.

## הכא נמי כבוד שמים עדיף

So too, a son may administer Malkos or נידוי to his father, because Hashem's honor overrides the Issur of הכאה and הללה.



The Gemara seeks to prove otherwise that
אין הבן נעשה שליח לאביו להכותו ולקללו

From the following Braisa

### היוצא ליהרג ובא בנו והכהו וקיללו חייב

If Bais Din sentenced a person to execution and then his son hit or cursed him, the son is liable,

בא אחר והכהו וקיללו פטור

If a stranger hit or cursed him, the stranger is not liable.

The Gemara asks

מאי שנא בנו ומאי שנא אחר

Why is the son פטור, while the stranger is פטור?







The Gemara offers two explanations:

1.

רב חסדא explains that the Braisa is a case of במסרבין בו לצאת ואינו יוצא

The convicted refused to go out to the execution site, and Bais Din needed someone to compel him to go. Therefore, בנו חייב

Because

אין הבן נעשה שליח לאביו

להכותו ולקללו

While

אחר פטור

Because

אחר נעשה שליח

להכותו ולקללו

According to this explanation, the Braisa contradicts אשת

2.

While רב ששת who holds

הבן נעשה שליח לאביו

להכותו ולקללו

Explains the Braisa as follows,

באין מסרבין בו לצאת

The convicted did not refuse to go, but even so

אחר פטור

Because regarding קללה the Pasuk states

ונשיא בעמך לא תאור

The word בעמך implies

במקוים שבעמך

The Issur קללה applies only on one who can live, but not to a person who was sentenced to death.

And regarding הכאה the Braisa holds

מקשינן הכאה לקללה

As Rashi explains, there is either a מה מצינו from הכאה to קללה קלל, OR,

There is a היקש, a comparison from הכאה to קללה, because in הכאה the two Pesukim of ומקלל אביו and מה and משפטים are close to each other, with one Pasuk in between;

Which teaches

היוצא ליהרג

פטור ®

Dedicated By: \_



K301 27

The Braisa is a case of

### במסרבין בו לצאת ואינו יוצא

The convicted refused to go out to the execution site, and Bais Din needed someone to compel him to go.

Therefore,

אחר פטור

בנו חייב

Because

Because

אחר נעשה שליח להכותו ולקללו אין הבן נעשה שליח לאביו להכותו ולקללו

According to this explanation, the Braisa contradicts רב ששת.



sll əs who holds

הבן נעשה שליח לאביו להכותו ולקללו

Explains the Braisa as follows,

### באין מסרבין בו לצאת

The convicted did not refuse to go, but even so

### אחר פטור

Because regarding קללה the Pasuk states

וצשיא בעבוך כיא תאור

The word בעמך implies

### במקוים שבעמך

The Issur קללה applies only on one who can live, but not to a person who was sentenced to death.

And regarding הכאה the Braisa holds

# מקשינן הכאה לקללה

As Rashi explains

Or, there is a lpэ, a comparison from جدیء to جاeta, eta

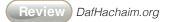
because in pholy sho the two Pesukim

אכה אביי and איזיג אוין are close to each אכה אביי איזי איזי איזי איזי איזי איזי איזי אויזי אויזי איזיי אויזיי

Which teaches

היוצא ליהרג – פטור







3 However

בנו חייב

Even in the case of

היוצא ליהרג

Because

מידי דהוה לאחר מיתה

Since a son is liable for קללה of his father even after his father's death, he is also liable for יוצא ליהרג

As Rashi explains, even though the following Mishnah teaches that

מכה לאחר מיתה

פטור

A son is not liable for הכאה on his father after his father's death, that is merely because

לאחר מיתה ליכא חבורה

דליכא נפש

After death, a הכאה does not create a bruise because there is no life. However.

ביוצא ליהרג

חייב

Because

דאיכא חבורה

Since his father is still alive, the הכאה does create a bruise.  ${\mathbb R}$ 

The Gemara concludes this discussion as follows: לכל אין הבן נעשה שליח לאביו להכותו ולקללו

חוץ ממסית

A son may not administer Malkos or נידוי to his father who was a ירשע;

Except in the case of a מסית; if his father persuaded someone to worship עבודה זרה, the son may administer his punishment, because the Pasuk there states לא תחמול ולא תכסה עליי

One may not have any mercy on a מסית.

======

The next Mishnah elaborates on the previous Mishnah: Zugt Di Mishnah:

המכה אביו ואמו

אינו חייב עד שיעשה בהן חבורה

If a person hits his father or mother, he is liable only if he created a bruise on their skin.

Therefore, the Mishnah continues;

זה חומר במקלל מבמכה

One who curses his father or mother is more stringent than one who hits them, in that

שהמקלל לאחר מיתה

חייב

One who curses them even after their death, is liable. But והמכה לאחר מיתה

פטור

One who hits them after death, is not liable, because as Rashi explains

לאחר מיתה ליכא חבורה

דליכא נפש

Dedicated By: \_

After death a הכאה does not create a bruise, because there is no life.

However

בנו חייב

Even in the case of

היוצא ליהרג

Because

### מידי דהוה לאתר מיתה

Since a son is liable for קללה of his father even after his father's death, he is also liable for יוצא ליהרג

As Rashi explains,

even though the following Mishnah teaches that

מכה לאחר מיתה – פטור

A son is not liable for acon on his father

לאחר מיתה ליכא חבורה דליכא נפש

After death, a הבאה does not create a bruise because there is no life.

However

ביוצא ליהרג – חייב – דאיכא חבורה

Since his father is still alive,

מלקנדי

### המכה אביו ואמו אינו חייב עד שיעשה בהן חבורה

If a person hits his father or mother, he is liable only if he created a bruise on their skin.

# זה חומר במקלל מבמכה

One who curses his father or mother is more stringent than one who hits them,

והמכה לאחר מיתה

פמור

One who hits them after death, is not liable,

שהמקלל לאחר מיתה חייב

One who curses them even after their death, is liable.

As Rashi explains

לאחר מיתה ליכא חבורה דליכא נפש

After death a אבאה does not create a bruise, because there is no life.







The Gemara proceeds with the source for המקלל לאחר מיתה

חייב

And this depends on the Machlokes רבי יאשיה ורבי יונתן in the following Pasuk in פרשת קדושים:

כי איש איש

אשר יקלל את אביו ואת אמו מות יומת

אביו ואמו קילל דמיו בו

The Pasuk repeats אכו and אכו, in the רישא and in the סיפא.

רבי יאשיה holds that the רבי יאשיה of the Pasuk אשר יקלל את אביו ואת אמו Implies only both

אביו ואמו

חייב

Only if one cursed BOTH, his father AND mother, he is חייב, because the letter VAV of אביו, with אביו with אביו; but

אביו שלא אמו

אמו שלא אביו

פטור

If one cursed only his father or only his mother, we would say he is פטור.

Therefore, in the סיפא the Pasuk repeats

אביו ואמו קלל

To teach that even

אביו שלא אמו

אמו שלא אביו

As Rashi explains

בראש המקרא סמך קללה לאביו

ובסוף סמך לאמו

In the אביו the word יקלל in closer to אביו, and in the סיפא the word אמו is closer to אמו, to teach that for either one he is חייב.  ${\mathbb R}$ 

And the source for מקלל לאחר מיתה Is in another Pasuk in פרשת משפטים ומקלל אביו ואמו מות יומת









While רבי יונתן holds that the רישא of the Pasuk אשר יקלל את אביו ואת אמו

Implies even

אביו שלא אמו

אמו שלא אביו

חייב

If one cursed only his father OR only his mother, he is liable, because

משמע שניהו כאחד

ומשמע אחד ואחד בפני עצמו

עד שיפרט לך הכתוב יחדיו

The letter VAV of ואת alone does not imply BOTH parents, but rather either one, unless the Pasuk states the word יחדיי, together.

And in the סיפא the Pasuk repeats אביו ואמו קלל To teach מקלל לאחר מיתה חייב

#### The Gemara asks

וליתני חומר במכה מבמקלל שהמכה עשה בו שלא בעמך כבעמך משא"כ במקלל

Why does the Mishnah not mention the מכה סרה סרה מכה סרד מכה מכה סרד מכה, in that regarding מכה, one is liable even if his parents were מקלל, while regarding מקלל, one is not liable if his parents were רשעים, as the Pasuk states, ונשיא בעמך לא תאר

בעושה מעשה עמך

One is liable for קללה only on a person who observes the Torah, but not on a עשר.

The Gemara explains that our Mishnah holds even regarding מכה one is not liable for parents that were רשעים, because

קסבר מקשינן הכאה לקללה

We compare the two.

======









7

The Gemara attempts to say that the question of whether לקללה is a Machlokes in the following two Breisos:

One Braisa states;

כותי אתה מצווה על הכאתו

ואי אתה מצווה על הללתו

One is forbidden to hit a כותי, but not forbidden to curse him

While a second Braisa states;

כותי אי אתה מצווה

לא על קללתו ולא על הכאתו

One is not forbidden to hit nor to curse a כותי.

The Gemara initially assumes the Machlokes is as follows:

דכולי עלמא כותים גירי אמת הן

All agree that the כותים are considered valid גרים, because they converted legitimately.

However, the second Braisa holds

מקשינן הכאה לקללה

And since the כותים do not observe the Torah, they are אינו and therefore, regarding both

קללה והכאה

אינו מצווה

While the first Braisa holds

לא מקשינו הכאה לקללה

And therefore, only regarding,

קללתו אינו מצווה

But regarding

הכאתו מצווה

The Gemara says that this is not necessarily so. Perhaps, all agree that

לא מקשינן הכאה לקללה

And regarding הכאה

אינו עושה מעשה עמך

חייב

And the Machlokes is as follows

The first Braisa holds

כותים גירי אמת הן

The כותים are considered valid גרים, because they converted legitimately. Therefore,

מצווה על הכאתו

While the second Braisa holds

כותים גירי אריות הן

The כותים are considered non-Jews, because they converted under duress. Therefore,

אינו מצווה על הכאתו

The Gemara attempts to say that the question of whether מקשיכן הכאה לקללה is a Machlokes in the following two Breisos:

A second Braisa states;

כותי

אי אתה מצווה לא על קללתו ולא על הכאתו

One is not forbidden to hit nor to curse a כותי. One Braisa states;

כותי

אתה מצווה על הכאתו ואי אתה מצווה על <u>קללתו</u>

One is forbidden to hit a כותי, but not forbidden to curse him.

# דכולי עלמא כותים גירי אמת הן

All agree that the כותים are considered valid גרים, because they converted legitimately.

The second Braisa holds

מקשינן הכאה לקללה

And since the כותים do not observe the Torah, they are אינו עושה מעשה עמך therefore, regarding both

> קללה והכאה אינו מצווה

The first Braisa holds

לא מקשינ*ן* הכאה לקללה

And therefore, only regarding,

קללתו אינו מצווה But regarding

הכאתו מצווה



The Gemara says that this is not necessarily so. Perhaps, all agree that

לא מקשינן הכאה לקללה And regarding הכאה

אינו עושה מעשה עמך חייב

And the Machlokes is as follows

The second Braisa holds

כותים גירי אריות הן

The כותים are considered non-Jews, because they converted under duress.

אינו מצווה על הכאתו

The first Braisa holds כותים גירי אמת הן

The כותים are considered valid גרים, because they converted legitimately.

Therefore,

מצווה על הכאתו



