

Our Shiur began with another exchange between רבי עקיבא and רבי יהודה בן בתירא similar to the one at the end of the previous daf.

רבי עקיבא says that, not only מרים, but also אהרן got צרעת for speaking משה about משה משה. Again רבי יהודה בן בתירא took him to task and said –

- בין כך ובין כך אתה עתיד ליתן את הדין

Either way you will have to account for your statement.

- התורה כיסתו ואתה מגלה אותו - If you are correct

You are revealing something that the תורה kept hidden.

If you are wrong, אתה מוציא לעז על אותו צדיק -

you are maligning this צדיק.

2 The אמרא goes on to teach two important lessons from the פסוקים that describe משה רבינו sticking his hand in his garment and getting צרעת on his skin:

- אמר ריש לקיש החושד בכשרים לוקה בגופו

One who suspects innocent people of wrongdoing gets afflicted on his body.

We learn this from Moshe saying

- והן לא יאמינו לי

The Jewish people will not believe that I am a messenger of Hashem to redeem them, and as a result he got טרעת on his skin.

החושר בכשרים לוקה בגופו One who suspects innocent people gets afflicted on his body משה רבינו והן לא יאבוינו לי

אמר ריש לקיש

Another exchange between

רבי יהודה בן בתירא and רבי עקיבא

בין כך ובין כך אתה עתיד ליתן את הדין!

*If Correct:* 

ואתה מגלה אותו

צרעת got אהרן AND מרים

משה about לשון הרע about

If Wrong:

אתה מוציא לעז על אותו צדיק

The second lesson;

חלט מכול אמר רבא ואיתימא רבי יוסי ברבי חנינא מדה טובה ממהרת לבא ממדת

שפר יוסי ברבי חנינא מדה טובה ממהרת לבא ממדת

שפר ברבי ווסי ברבי חנינא מדה טובה ממהרת לבא ממדת שורים אמר רבא ווסי ברבי ווסי בר

We can learn that good things are quicker to come than bad things from the fact that the צרעה on משה on 's skin disappeared more quickly than it had appeared in the first place.









The Gemara now returns to our Mishnah at the beginning of the Perek which discussed a case where somebody throws something

מרשות היחיד לרשות היחיד באמצע - מרשות היחיד לרשות היחיד - from one רשות to another through a רשות הרבים. says he's חייב says he's פטור.

הכל פטור הברי הכל פטור .... אבל למעלה מעשרה דברי הכל פטור .... אד דלמא למעלה מעשרה פליגי... אבל למטה מעשרה דברי הכל חייב – The Gemara suggests two possible ways to understand the מחלוקת:



1- Where the object is passing through the airspace of the טפחים at a height of less than 10 טפחים from the ground. ביי עקיבא מחייב because he holds
- קלוטה כמי שהונחה דמיא

When something is in the airspace of a חיים, we view it as if it's already resting in that רשות. Therefore, he is הוצאה for היים לרשות הרבים because when the object passed through the airspace of the רשות הרבים it is as if it had come to rest in the רשות הרבים.

לא אמרינן קלוטה כמי הונחה דמיא - Because - וחכמים פוטרין The Chachomim exempt him from liability, because they do not consider the object as if it came to rest in the רשות. Therefore, all he did was transfer the object from one רשות to another רשות, which is not a מלאכה.

However, R' Akiva would agree that one is פטור if it was thrown through the air space of the רשות הרבים above the height of 10 טפחים from the ground, because it's a רשות הרבים - an area that is neither a יסקום פטור nor a חייב nor a חייב or and you are not הייב for carrying to and from it on שבת - as we learned in the Mishnah from the עבודת הלויים who passed the שפחים from one wagon to another which were 10 טפחים high - לא ילפינן זורק ממושיט -

We do not learn throwing from passing.

-2- There is another way to learn the Machlokes. The thrown object passed through above 10 טפחים. The machlokes is -

רבי עקיבא מחייב because ילפינן זורק ממושיט - we learn throwing from passing that he's חייב.

וחכמים פוטרין because אילפינן זורק ממושיט - we do not learn throwing from passing, and throwing above 10 פטור is פטור is טפחים. However, below וספחים the חכמים would agree that he's חייב because they also hold קלוטה כמי שהונחה דמיא.







Dedicated By: \_\_\_\_\_

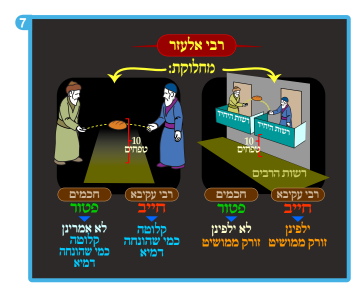




The gemara also cites רבי אלעזר who holds that the machlokes is in both cases - above AND below 10.

רבי עקיבא מחייב because he holds both ילפינן זורק ממושיט and קלוטה כמי שהונחה קלוטה.

וחכמים פוטרין because they hold לא ילפינן זורק ממושיט and לא ילפינן זורק אמרינן קלוטה כמי שהונחה דמיא.



The Gemara mentions another opinion that of ר' חלקיה בר טובי who understood the machlokes as the first צד, - משרה דברי הכל פטור all agree that he's

פחים 10 - מטערה מעשרה דברי הכל פטור agree that he's טפחים 10 - but only above . פטור - but only above . טפחים.

- משלשה ועד עשרה באנו למחלוקת רבי עקיבא ורבנן

From 3 to 10 טפחים is where the machlokes applies.

Below אפחים the חכמים will agree that he's חייב, based on the principle of

- which teaches that anything within three לבוד - which teaches that anything within three טפחים of the ground is considered to be resting directly on the ground. The Gemara later explains:

- מנא הא מילתא דאמור רבנן כל פחות משלושה כלבוד דמי

From where do we know the concept of לבוד?

At first the גמרא suggests a - סברא

- לפי שאי אפשר לה לרשות הרבים שתילקט במלקט וברהיטני

It would be impossible for a public street to be a perfectly flat. We have to assume that some protrusions are considered to be part of the ground of the בים.

However, after questioning why we would randomly make the cutoff at three גמרא, the גמרא concludes

לבוד דמי הלכתא גמירי לה - we know לבוד לבוד המירי לה - we know לבוד לבוד למשה מסיני









As part of this discussion the Gemara cites a בר"תא which adds;

- למעלה מעשרה אינו אלא משום שבות

Above ten טפחים, even though everybody agrees that one would be אסור מדאורייתא - it is אסור מדרבנן to transfer an object from one עירובי חצירות to another without עירובי חצירוע.

- ואם היו רשויות שלו מותר

If both רשויות היחיד belong to the same person AND they are at the same height, it is מותר to transfer from one to the other even מדרבנן.



Let's summarize the three types of carrying:

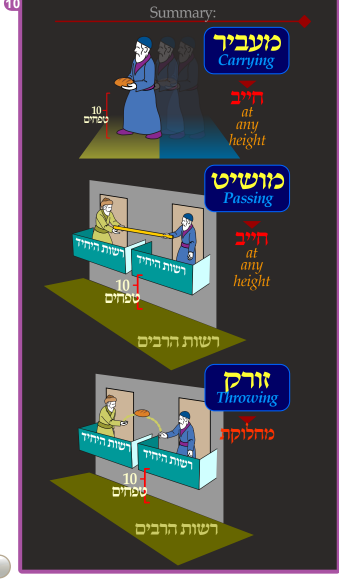
-1- מעביר -Carrying -

One is חייב at any height, even היים טפחים מעשרה - למעלה מעשרה ספחים טפחים אפחים - במעלה משא דף צ"ב - שכן משא א דף צ"ב - שכן משא - שכן משא - בני קהת - who carried objects on their shoulders, which were above ספחים from the ground.

-2- מושיט - Passing -

Here too, one is חייב למעלה מעשרה - as we learned in the Mishnah, שכן עבודת - the בני מררי would pass the קרשים from one wagon to another, which were 10 טפחים high.

-3- זורק - Throwing - above טפחים - depends on the various opinions on this daf.





Review



11 The Gemara continues;

תנו רבנן מרשות הרבים לרשות הרבים ורשות היחיד באמצע רבי מחייב חכמים פוטרין –

When somebody throws from one רשות הרבים to another, with a היחיד in the middle, רבי would hold he is חייב and the חכמים hold he is פטור.

The גמרא adds two details in ירבי's opinion:

-1- לא חייב רבי אלא ברשות היחיד מקורה

Rebbe obligates only when the רשות היחיד that is passes through has a roof on it, where we say ביתא כמאן דמליא דמי – the house is considered filled so that anything that passes through it is considered to be resting in it.

-2- אמר רב חנא אמר רב יהודה אמר שמואל מחייב היה רבי שתים -2-Rebbe would say you are חייב twice, once for transferring from the רשות הרבים, and once for bringing it from the רשות היחיד in the middle to the רשות הרבים on the other side.

The אמרא rejects this because חייב does not hold חייב אתולדה חייב את להדה - that one would be חייב separately for a תולדה like הכנסה when he is already חייב for its הנצאה אב הנצאה הנצאה.

Instead, the אחייב שתים suggests that the comment חייב שתים was said regarding a teaching of רבי יהודה in a case where a person threw something from a רשות הרבים to a רשות הרבים, and it landed more than four אמות into the יהודה says he is חייב.

At first we assert that he means he's חייב twice, once for הוצאה twice, once for מרשות הרבים - carrying it four אמות within a רשות הרבים.

However, here too the אכורא concludes that רבי יהודה only meant that he's חייב for one violation.







TOWN
THIT
Mishken
Vecheskel

Review
DafHachaim.org



The Gemara continues with a related Halacha.

פשיטא נתכוין לזרוק שמונה וזרק ארבע הרי כתב שם משמעון –

It is obvious that if he intended to throw something eight min a רשות הרבים but accidentally threw only four אמות, he is שמעון because it is like intending to write the name שמעון and stopping after writing שם, where he intended to do a larger מלאכה but did a smaller מלאכה but did a smaller.



15 ב נתכוין לירוק ארבע וזרק שמנה מהו – What would be the הלכה if a person intended to throw something four אמות and he overthrew it to the point of eight away?

The גמרא answers that not only is he פטור in the case where he overthrew it,



but even in the case where he underthrew it - where we thought it was obvious that he would be חיים - he is in fact הטם, because it did not land where he intended for it to land. This is not at all like writing שם משמעון, because one cannot write שמעון without the first two letters - therefore, he intended to write שם.

However, one can certainly throw something eight אמות אמות without it ever landing at four אמות. Therefore - as Rashi writes - לא נתקיימה מחשבתו - his intention was not fulfilled, and he would be פטור.

However, in a situation of באומר כל מקום שתרצה תנוח -

He has no intention of a specific place he would be חייב in both cases.

