

A

בס"ד

#### Intro

Today we will בע"ה learn מסכת שבועות of דף י"ט learn מסכת שבועות Some of the topics we will learn about include.

The Machlokes in טומאת מקדש מקדש regarding העלם מקדש העלם מקדש

Whether one is liable for a Korban if he forgot only that this was קדשים or the בית המקדש, but he DID know that he was נומא

The distinction in רבי עקיבא אליעזר אליעזר's sources for אליעזר אליעזר אינו חייב על אינו אינו חייב על מקדש

Regarding

בעינן עד דידע

אי בשרץ איטמי אי בנבלה איטמי

Whether for העלם טומאה the ידיעה בתחילה must also include the specific source of טומאה that caused him to become טמא.

The Machlokes in the Braisa's two cases regarding שני שבילין אחד טמא ואחד טהור

There were two roads, one was טמא from a הם that was buried underneath, and the other was סהור, but it was not known which road was טמא and which one was

In one case והלך בראשון ולא נכנס בשני ונכנס

A person first went on both roads and afterward he entered the בית המקדש.

And in the second case הלך בראשון ונכנס הזה ושנה וטבל ואח"כ הלך בשני ונכנס

He went on one road and entered the בית המקדש. He then purified himself with the אפר פרה and then went on the second road and again entered the בית המקדש.

The תנא קמא holds in both cases he is חייב

רבי שמעון holds in the first case he is חייב, while in the second case he is פטור

While רבי שמעון בן יהודה holds in both cases he is פטור.

In the first case they disagree in מקצת ידיעה מקצת ידיעה

If one certainly became אטט, but he knows only a partial ידיעה whether this is considered a complete ידיעה בתחילה

And in the second case they disagree in עשו ספק ידיעה טשו ספק ידיעה כידיעה כידיעה

If one knows that he possibly became טמא, whether this is considered a complete ידיעה בתחילה



# טומאת מקדש וקדשיו regarding

regaraing
העלם מקדש



אינו חייב על העלם מקדש

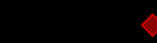
regarding בעינן עד דידע



שני שבילין אחד טמא ואחד טהור

והלך בראשון ולא נכנס בשני ונכנס

הלך בראשון ונכנס הזה ושנה וטבל ואח״כ הלך בשני ונכנס



מקצת ידיעה ככל ידיעה



עשו ספק ידיעה כידיעה







So, let's review ...

#### The previous Mishnah taught

ידיעות הטומאה

שתים שהן ארבע

One who ביש , inadvertently, ate קדשים or entered the בית המקדש while he was טמא, must bring a קרבן עולה ויורד only if it was

יש בה ידיעה בתחלה

וידיעה בסוף

והעלם בינתים

He knew of both the טומאה and the קודש ומקדש before and after he committed the עבירה, but he forgot only in the interim while he committed the עבירה.

The Pasuk mentions two forms of העלמה and the חכמים derived another two forms of העלמה.

#### As the Gemara in ז' explains

שתים

ידיעת טומאת קודש

וידיעת טומאת מקדש

שהן ארבע

קודש ומקדש

The Pasuk mentions העלם טומאה, he forgot that he was , but he knew that this was קדשים or the בית המקדש; And the הכמים derived העלם קודש ומקדש; he forgot that this was , טמא or the בית המקדש or the בית המקדש. but he knew that he was טמא.

## From the previous Mishnah...

# ידיעות המומאה שתים שהן ארבע

One who בית המקדש ate סקדשים or entered the בית המקדש while he was טמא, must bring a קרבן עולה ויורד only if it was

#### יש בה ידיעה בתחלה וידיעה בסוף והעלם בינתים

He knew of both the טומאה and the קודש ומקדש before and after he committed the עבירה, but forgot in the interim while he committed the עבירה.

The Pasuk mentions two forms of and the תכמים derived another two forms of העלמה.

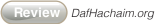
As the Gemara in '¿ Pr explains...

YATE DE

קודש ומקדש ידיעת טומאת קודש וידיעת טומאת מקדש

And the חכמים derived העלם קודש ומקדש; he forgot that this was בית המקדש or the בית המקדש but he knew he was טמא. The Pasuk mentions העלם טומאה, he forgot that he was טמא but he knew that this was בית המקדש or the דביעים;







The Mishnah concludes that העלם קודש ומקדש is actually a Machlokes:

רבי ישמעאל holds like the תנא קמא that חייב על העלם טומאה ועל העלם מקדש

One is liable for both העלם טומאה and העלם מקדש, because the Pasuk states  $\dot{}$ 

ונעלם ממנו והוא טמא ואשם ... ונעלם ממנו והוא ידע ואשם

ונעלם ונעלם שתי פעמים The word ונעלם is repeated twice to teach לחייב על העלם טומאה ועל העלם מקדש

While רבי אליעזר ורבי עקיבא both hold על העלם טומאה חייב ואינו חייב על העלם מקדש ואינו חייב על העלם מקדש but not for העלם מקדש העלם מקדש but not for העלם. However, they disagree as to the source for this Halachah:

רבי אליעזר holds אינו חייב על העלם מקדש Because the Pasuk states או נפש אשר תגע בכל דבר טמא וגו או בנבלת שרץ טמא ונעלם ממנו והוא טמא

The words
שרץ ונעלם ממנו
Teach
על העלם שרץ חייב
על העלם שרץ הייב
ואינו חייב על העלם מקדש
only if he forgot that he touched a שרץ and became טמא, but not if he only forgot the מקדש.

While רבי עקיבא רבי עקיבא holds אינו חייב על העלם מקדש From the following words ונעלם ממנו והוא טמא This teaches על העלם טומאה חייב על העלם טומאה חייב ואינו חייב על העלם מקדש One is חייב only if he forgot that he became טמא, but not if he only forgot the



חייב על העלם מומאה ועל העלם מקדש

One is liable for both העלם מומאה and העלם מקדש,

because the Pasuk states

וַנְעַל<sup>ם</sup> ממנו והוא טמא ואשם... ונעלם ממנו והוא ידע ואשם

> ונצאה ונצאה ליני פצמיה לחייב על העלם טומאה ועל העלם מקדש

יפי אויצרי אינו חייב על העלם מקרש

Because the Pasuk states

או נפש אשר תגע בכל רבר טמא וגו' או בנבלת <u>שרץ</u> טמא ונעלם ממנו והוא טמא

> צא דנצאם לדל, חייב ואינו חייב צא דנצאם מקדל

One is שרץ only if he forgot that he touched a שרץ and became אמא, but not if he only forgot the מקדש.

> ומי אקמא אינו חייב על העלם מקדש From the following words

וצעלם ביבצו והוא שבא

א דנאק טוקאדי חייב ואיןו חייב צא דנאק תקדל

One is סמא only if he forgot that he became אמא, but not if he only forgot the מקדש.







The Gemara asks

מאי בינייהו

What is the distinction between רבי's source and רבי's source and 'עקיבא's source?

1. רבי יוחנן says משמעות דורשין איכא בינייהו There is no Halachic distinction. Their Machlokes is only from where this is derived.

2. While חזקיה says שרץ ונבלה איכא בינייהו

There is an Halachic distinction regarding העלם טומאה whether the ידיעה בתחילה must include the specific source of the טומאה that caused him to become טמא.

According to ירבי אליעזר's source from the word שרץ: בעינן עד דידע

אי בשרץ איטמי אי בנבלה איטמי

He must also know the specific source of טומאה; but if he does not know the specific source of או, it is not considered a ידיעה בתחילה, and he is סטור.

While according to רבי עקיבא's source from the word טמא's source from the word טמא' א דידע דידע עד דידע

אי בשרץ איטמי אי בנבלה איטמי

Even if he does not know the specific source of אטומא, but if he knows that he became טמא, it is considered a ידיעה, and he is בתחילה,

=====









There is a similar Machlokes regarding קרבן חטאת of a קרבן חטאת

In the Mishnah in מסכת, which discusses a case of חלב ונותר לפניו, של ווותר ווותר לפניו

ואכל אחד מהן בשוגג ואינו יודע איזה מהן

If there was a piece of חלב and a piece of נותר before someone, and he ate one of them בשוגג, but he does not know which one;

רבי אליעזר holds he is חייב חטאת, because מה נפשך חייב אכל חייב

וולב אכל ווייב נותר אכל חייב

He knows that he certainly committed a transgression whichever he ate. And even though he does not know the specific transgression, he is ארבן חטאת a specific transgression, is not required.

While רבי יהושע holds that he is פטור, because the Pasuk states

או הודע אליו חטאתו אשר חטא בה או הודע אליו היא את קרבנו ...

עד שיודע לך במה חטא

He must know of the specific transgression.









The Gemara, however, points out that there seems to be a contradiction in the opinions of דרבי אליעזר:

In our Mishnah, regarding ידיעה בתחילה of a קרבן עולה ויורד, אליעזר holds

בעינן עד דידע

אי בשרץ איטמי אי בנבלה איטמי

A specific ידיעה is required.

While in the Mishnah in מסכת כריתות, regarding ידיעה בסוף, regarding ידיעה בסוף of a הרבו חטאת.

רבי אליעזר holds

לא בעינו עד דידע

A specific ידיעה is not required.

The Gemara reconciles the two rulings of רבי אליעזר and explains that there is indeed a difference between קרבן קרבן and and יקרבן עולה ויורד:

Regarding קרבן חטאת לא בעינן עד דידע Because the Pasuk, there, states או הודע אליו חטאתו אשר חטא בה או הודע אליו חטאתו...

חטא כל שהוא

He brings a הטאת if he knows that he sinned - any sin - even if he does not know which specific עבירה.

However, regarding קרבן עולה ויורד בעינן עד דידע בעינן עד דידע Because the Pasuk, here, begins with או נפש אשר תגע בכל דבר טמא Why did the Pasuk also need to mention או בנבלת שרץ טמא

It must be to teach that בעינן עד דידע אי בשרץ איטמי אי בנבלה איטמי

However, רבי עקיבא in our Mishnah holds that the word שרץ is not superfluous to teach בעינן עד דידע, because איידי דבעי למיכתב בהמה וחיה לכדרבי איידי דבעי נמי שרץ כתיב נמי שרץ

Ci... - 41- - D----1- ... - 4- 4- ... - ... ... ...

Since the Pasuk needed to mention דרבי for בהמה וחיה for שרץ's Drashah, it also mentions

======









The Gemara proceeds with a Braisa regarding טומאת מקדש in which there is a 3-way Machlokes:

תנו רבנן שני שבילין אחד טמא ואחד טהור

There were two roads, one was טמא from a מת that was buried underneath and one was טהור, but it was not known which road was טהור and which one was טהור:

In the first case:

והלך בראשון ולא נכנס

בשני ונכנס

חייב

If after going through both roads one entered the בית המקדש, he is obligated to a קרבן עולה ויורד.

And likewise, in the second case;

הלר בראשוו ונכנס

הזה ושנה וטבל

ואח"כ הלך בשני ונכנס

חייב

If he went through one road, entered the בית המקדש, and then purified himself with the אפר פרה. He then went through the other road and again entered the בית המקדש, he is also obligated to a קרבן עולה ויורד.

This is the תנא קמא's opinion.

ורבי שמעון פוטר רבי שמעון says that in the second case he is פטור.

While רבי שמעון בן יהודה says that רבי שמעון פוטר בכולן רבי שמעוו holds that in both cases he is פטור.

The Gemara first discusses the latter two opinions of רבי שמעון and רבי שמעון: יהודה משום בן יהודה:



שני שבילין אחד טמא ואחד טהור

There were two roads, one was טמא from a מת that was buried underneath and one was טהור. but it was not known which road was טמא

In the first case; והלך בראשון ולא נכנס בשני ונכנס חייב

If after going through both roads he entered the בית המקדש. he is obligated to a קרבן עולה ויורד.

And likewise, in the second case:

הלך בראשון ונכנס הזה ושנה וטבל ואח"כ הלך בשני ונכנס חייב

If he went through one road, entered the בית המקדש, and then purified himself with the אפר פרה. He then went through the other road and again entered the בית המקדש, he is also obligated to a קרבן עולה ויורד.

This is the KND KUD'S opinion.



While הבי לתצון בן יפודה says

רבי שמעון פוטר בכולן

In both cases he is פטור







7

Regarding the first case of

הלך בראשון ולא נכנס

בשני ונכנס

Where he went through both roads before entering the בית המקדש:

The Gemara asks

ממ"נ טמא הוא

All should agree that he's חייב, because since he knows that he certainly became אטמא, there is a ידיעה בתחילה?

Therefore, we must say that the Braisa refers to a case כגון שהלך בראשון

ובשעה שהלך בשני שכח שהלך בראשון

דהויא ליה מקצת ידיעה

He went through the first road, but when he then went through the second road, he forgot that he also went through the first road. Therefore, although he is certainly אטמא, he only had a partial ידיעה that he was טמא before he entered the בית המקדש because according to his knowledge he was only אסמא.

And the Machlokes is as follows:

רבי שמעון holds that he's חייב, because

אמרינן מקצת ידיעה

ככל ידיעה

This partial ידיעה is considered a complete ידיעה.

While פטור משום בן יהודה חבי holds that he's פטור, because

לא אמרינן מקצת ידיעה

ככל ידיעה

A partial ידיעה is not considered like a complete ידיעה ידיעה. בתחילה.

However, they both agree in the second case

הלך בראשון ונכנס

הזה ושנה וטבל

ואח"כ הלך בשני ונכנס

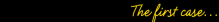
פטור

Because

לא עשו ספק ידיעה

בידיעה

Each time he entered, he was only ספק טמא from each road, because he became טפק ידיעה in between, and a ספק ידיעה is not considered a ידיעה בתחילה, and he is פטור.



## הלך בראשון ולא נכנס בשני ונכנס

Where he went through both roads before entering the בית המקדש;



#### ממ"נ טמא הוא

All should agree that he's חייב, because since he knows that he certainly became עמא there is a ידיעה בתחילה?

## כגון שהלך בראשון ובשעה שהלך בשני – שכת שהלך בראשון דהויא ליה מקצת ידיעה

He went through the first road, but when he then went through the second road, he forgot that he also went through the first road.

Therefore, although he is certainly אסא, he only had a partial ידיעה that he was טמא before he entered the בית המקדש, because according to his knowledge he was <u>only ספק טמא</u>

נבי לתצון בן יפודפ תלו<u>ק</u> נבי לת<u>צון</u>

פטור ׁ

לא אמרינן מקצת ידיעה ככל ידיעה

A partial ידיעה is not considered like a complete ידיעה בתחילה. בי לתצון

אמרינן מקצת ידיעה ככל ידיעה

This partial ידיעה is considered a complete ידיעה בתחילה.

The second case - they both agree...

הלך בראשון ונכנס – הזה ושנה וטבל ואח״כ הלך בשני ונכנס פטור

Because

לא עשו ספק ידיעה כידיעה

Each time he entered, he was only ספק טמא prom each road, because he became טהור in between, and a ידיעה בתחילה is not considered a פמור, and he is פטור.







While the תנא קמא holds in the first case הלך בראשון ולא נכנס בשני ונכנס

חייב

Because

אמרינו מקצת ידיעה

ככל ידיעה

And the תנא קמא holds in the second case הלך בראשון ונכנס הזה ושנה וטבל ואח"כ הלך בשני ונכנס

For which the Gemara gives two explanations:

רבי יוחנן explains the תנא קמא holds

כאן עשו ספק ידיעה

כידיעה

A questionable ידיעה is considered a ידיעה בתחילה, and therefore he is חייב.

While ריש לקיש savs the תנא קמא is רבי ישמעאל who holds לא בעינו ידיעה בתחלה

Even if one had no ידיעה בתחילה, he also becomes חייב עולה

=====



The Gemara proceeds with a contradiction in both רבי יוחנן וריש לקיש

Here רבי יוחנן holds

עשו ספק ידיעה

כידיעה

While ריש לקיש who does not go with this explanation seems to hold

לא עשו ספק ידיעה

כידיעה

While elsewhere their opinions seem to be reversed, as the Braisa states

אכל ספק חלב ונודע

ספק חלב ונודע

If a person ate one piece of questionable חלב, and he became aware of this ספק עבירה, and then he ate a second piece of questionable חלב and became aware of this עבירה,

The Gemara proceeds with a contradiction in both ריש לקיש and רבי יותנן

While en (en seems to hold

Here ווחן holds

לא עשו ספק ידיעה כידיעה

עשו ספק ידיעה כידיעה

While elsewhere their opinions seem to be reversed as the Braisa states

> אכל ספק חלב ונודע ספק חלב ונודע

If a person ate one piece of questionable חלב, and he became aware of this ספק עבירה, and then he ate a second piece of questionable חלב and became aware of this ספק עבירה,







there is a Machlokes in how many קרבנות אשם תלוי he must bring;

רבי says כשם שמביא חטאת על כל אחד ואחד כך מביא אשם תלוי על כל אחד ואחד קרבנות מביא אשם תלוי על כל אחד ואחד for two ודאי עבירות; So too, one brings two ספק עבירות, for two, חרבנות שם תלוי.

רבי שמעון says אינו מביא אלא אשם תלוי אחד אינו מביא אלא אשם תלוי אחד for the two ספק עבירות, ספק עבירות for the two הרבן אשם לעבירות, because the Pasuk states הוביא איל תמים .... והביא איל תמים שגגהוו אשר שגג

The repeated, singular word שגג teaches שגג teaches התורה ריבתה שגגות הרבה ואשם תלוי אחד He brings one אשם תלוי even for multiple ספק עבירות. נבי למצון

for two ספק עבירות.

אינו מביא אלא אשם תלוי אחד

He brings only one ספק עבירות for the two קרבן אשם תלוי

because the Pasuk states

והביא איל תמים... על שגגתו אשר שגג

The repeated, singular word שגג teaches

התורה ריבתה שגגות הרבה ואשם תלוי אחד

He brings one אשם תלוי even for multiple ספק עבירות.

And there is a Machlokes רבי in ריש ולקיש ורבי יוחנן in 'r's opinion:

ריש לקיש says כאן שנה רבי ידיעות ספיקות מתחלקות לחטאות is saying;

Just as, a ספק ידיעה between two ודאי עבירות is considered like a ודאי ידיעה to separate them to create a separate חיוב חיוב for each חטאת;

So too, a ספק שביעה between two ספק מבירות also creates a separate חיוב אשם חיוב הספק עבירה for each ספק עבירה.

Accordingly, ריש לקיש holds also regarding טומאת טומאת מקדש הידעה עשו ספק ידיעה טייעה ספק ידיעה כידיעה כידיעה

And there is a Machlokes רבי in ריש ולקיש ורבי יוחכן 'in 'opinion:

ep/en

כאן שנה רבי ידיעות ספיקות מתחלקות לחטאות

רבי is saying;

Just as, a ספק ידיעה between two ודאי עבירות is considered like a ודאי ידיעה to separate them to create a separate חיוב חטאת for each דאי עבירה; So too, a ספק ידיעה between two ספק עבירות also creates a separate חיוב אשם תלוי ספק עבירה.

Accordingly, ריש לקיש holds also regarding טומאת מקדש עשו ספק ידיעה – כידיעה







12

However, רבי יוחנן says תוכי ודאי בעלמא מתחלקות לחטאות כשם שידיעות ודאי בעלמא מתחלקות לאשמות כך ידיעות ספק מתחלקות לאשמות is saying;

Just as, a ודאי עבירות between two ודאי עבירות creates a separate חיוב חטאת היד for each ודאי עבירוק; So too, a ספק עבירות between two ספק עבירות can create a separate חיוב אשם תלוי for each ספק עבירה.

Apparently, רבי יוחנן holds
ידיעות ספיקות אין מתחלקות לחטאות
אין מתחלקות לחטאות דיעות ספיקות אין מתחלקות ודאי עבירות is not considered like a ודאי ידיעה, and accordingly, רבי יוחנן holds regarding טומאת מקדש לא עשו ספק ידיעה לא עשו ספק ידיעה

However, here, in the case of עשני שבילין holds רבי יוחנן עשו ספק ידיעה כידיעה While ריש לקיש holds לא עשו ספק ידיעה לא עשו ספק ידיעה

The Gemara reconciles as follows דרבי יוחנן אדרבי יוחנן לא קשיא כאן עשו כאן עשו לא בכל התורה כולה עשו ולא בכל התורה כולה עשו

Only regarding טומאת מקדש do we say עשו ספק ידיעה כידיעה Because

דלא כתיבא ידיעה בהדיא

The Pasuk does not mention the word ידיעה, and ידיעה, and ידיעה is derived merely through the word ונעלם. Therefore, a ספק ידיעה is sufficient



However, here, in the case of עני שבילין,

enlen

ובי יוחון

לא עשו ספק ידיעה כידיעה

עשו ספק ידיעה כידיעה

## דרבי יוחנן אדרבי יוחנן לא קשיא כאן עשו ולא בכל התורה כולה עשו

Only regarding טומאת מקדש do we say

עשו ספק ידיעה כידיעה

Because

## דלא כתיבא ידיעה בהדיא

The Pasuk does not mention the word ידיעה, and ידיעה is derived merely through the word נעלם Therefore, a ספק ידיעה is sufficient



