



בס"ד

Intro

Today we will Be"H learn מסכת שבועות of חסכת. Some of the topics we will learn about include:

נשבע

לבטל את המצוה

If one swears not to fulfill a certain mitzvah; or לקיים את המצוה

If one swears to fulfill a certain mitzvah;

להרע או להיטיב

The Pasuk refers to oaths regarding both positive and negative actions.

The Gemara discusses

נשבע להרע לעצמו

An oath to harm oneself;

נשבע להרע לאחרים

An oath to harm others; and

הטבת אחרים

An oath to benefit others.



לחלק צריך קרא

Whether we assume that one is liable for oaths להרע ולהטיב independent of each other, or whether we require a special דרשה.

The difference between

שבועה שלא אוכל ככר זו

And

שבועה שלא אוכלנה

If one swears, "I will not eat this loaf," he is liable for eating a single כזית, but if he swears, "I will not eat it," he is only liable if he consumes the entire loaf.

נשאל על הראשונה

עלתה לו שניה תחתיה

If one makes two identical oaths and then nullifies the first oath retroactively, the second oath then takes effect.









So, let's review...

Zugt di Mishnah

נשבע

לבטל את המצוה ולא ביטל

פטור

If one swears not to fulfill a certain mitzvah and then violates the oath by fulfilling the Mitzvah, he is exempt. Furthermore,

לקיים את המצוה ולא קיים

פטור

If one swears to fulfill a certain mitzvah, and then violates the oath by not fulfilling the Mitzvah, he is also exempt. Although

שהיה בדין שיהא חייב

כדברי רבי יהודה בן בתירא

We would think he is liable, as רבי יהודה בן בתירא reasoned ומה אם הרשות

שאינו מושבע עליה מהר סיני

הרי הוא חייב עליה

מצוה שמושבע עליה מהר סיני

אינו דין שיהא חייב עליה

If one is liable for an oath regarding a voluntary matter, he should certainly be liable for an oath to fulfill his Torah obligations?!

#### However,

אמרו לו

לא אם אמרת בשבועת הרשות

שכן עשה בה לאו כהן

תאמר בשבועת מצוה

שכן לא עשה בה לאו כהן

שאם נשבע לבטל ולא ביטל פטור

It is possible to formulate an ordinary oath in the positive and the negative – to do or not to do something, as the

Pasuk requires

להרע או להטיב

Dedicated By: \_

However, it is not possible to make an oath NOT to fulfill his obligations. Therefore, an oath to fulfill them is not effective either.



# נשבע לכמל את המצוה ולא בימל

If one swears not to fulfill a certain mitzvah and then violates the oath by fulfilling the Mitzvah, he is exempt.

Furthermore,

## לקיים את המצוה ולא קיים פמור

If one swears to fulfill a certain mitzvah, and then violates the oath by not fulfilling the Mitzvah, he is also exempt.

Although

## שהיה כדין שיהא חייב כדברי רבי יהודה בן בתירא

We would think he is liable, as רבי יהודה בן בתירא reasoned

מצוה שמושבע עליה מהר סיני

ומה אם הרשות שאינו מושבע עליה מהר סיני הרי הוא חייב

אינו דין שיהא חייב עליה

If one is liable for an oath regarding a voluntary matter, he should certainly be liable for an oath to fulfill his Torah obligations?!



תאמר

בשבועת מצוה שכן לא עשה בה לאו אם אמרת בשבועת הרשות שכן עשה בה לאו כהן

שאם נשבע לבמל ולא בימל פמור

It is possible to formulate an ordinary oath in the positive and the negative – to do or not to do something, as the Pasuk requires

# להרע או להשיב

However, it is not possible to make an oath not to fulfill his obligations. Therefore, an oath to fulfill them is not effective either.







2

The Gemara explains that רבי יהודה בן בתירא responded אטו הטבת אחרים

לאו אע"ג דליתא בכלל הרעת אחרים

ורבי רחמנא

One is liable for swearing to perform an action to benefit others, even though he cannot make an oath to harm others. Similarly,

הכא נמי בקיום מצוה

אע"ג דליתיה בביטול מצוה

רבייה רחמנא

So too, one can swear regarding the fulfillment of a Mitzvah, even though he cannot swear to abstain from fulfilling it.

However, the רבנן differentiate: התם איתיה בלא איטיב

הכא מי איתיה בלא אקיים

One can swear NOT to benefit others, such as not to give a gift to a wealthy person. However, he cannot swear not to fulfill the Mitzvah.

The Gemara explains that בי יפודר פן פתירא that דרי יפודר א

## אטו הטבת אחרים לאו אע"ג דליתא בכלל הרעת אחרים ורבי רחמנא

One is liable for swearing to perform an action to benefit others, even though he cannot make an oath to harm others.

Similarly,

הכא נמי בקיום מצוה אע"ג דליתיה בביטול מצוה רבייה רחמנא

So too, one can swear regarding the fulfillment of a Mitzvah, even though he cannot swear to abstain from fulfilling it.



However, the you differentiate:

התם איתיה בלא איטיב הכא מי איתיה בלא אקיים

One can swear not to benefit others, such as not to give a gift to a wealthy person. However, he cannot swear not to fulfill the Mitzvah.



Dedicated By: \_





3 The Gemara cites a related ברייתא:

The Pasuk says

להרע או להיטיב

Referring to both positive and negative actions;

The ברייתא deduces several הלכות:

1.

מה הטבה רשות

אף הרעה רשות

Just as the Pasuk refers to an optional positive action, so, too, it only refers to an optional negative action. Therefore.

נשבע לבטל את המצוה

ולא ביטל

פטור

If one swears not to fulfill a certain Mitzvah and then violates the oath by fulfilling the Mitzvah, he is exempt.

2.

מה הרעה רשות

אף הטבה רשות

Just as the Pasuk refers to an optional negative action, so, too, it only refers to an optional positive action.

Therefore,

נשבע לקיים את המצוה

ולא קיים

פטור

If one swears to fulfill a certain Mitzvah, and then violates the oath by not fulfilling the Mitzvah, he is exempt.

3.

הרעה רשות

The Pasuk refers to an optional negative action, and so נשבע להרע לעצמו

ולא הרע

חייב

One is liable for an oath to harm himself, because

He has the option to harm himself.

4.

However,

נשבע להרע לאחרים

ולא הרע

פטור

He is exempt for an oath to harm others, such as אכה את פלוני ואפצע את מוחו

I will strike this person and split his skull, because אין הרשות בידו

He does not have the right to harm others.

5.

Dedicated By: \_

הטבת אחרים

One is liable for an oath to benefit others, because

This is derived from the extra word או.

The Gemara asks

ממאי דקראי בדבר הרשות כתיבי

דלמא בדבר מצוה כתיביִ

How do we know that the Pasuk refers to optional positive and negative actions, and not to obligatory actions, such as fulfilling or violating a Mitzvah?





#### מה הרעה רשות אף הטבה רשות

Just as the Pasuk refers to an optional negative action, so, too, it only refers to an optional positive action.

> Therefore, נשבע לקיים את המצוה ולא קיים

If one swears to fulfill a certain Mitzvah and then violates the oath by

violates the oath by not fulfilling the Mitzvah, he is exempt. (1)

# מה הטבה רשות

Just as the Pasuk refers to an optional positive action, so, too, it only refers to an optional negative action.

אף הרעה רשות

Therefore,

נשבע לבטל את המצוה ולא ביטל פטור

If one swears not to fulfill a certain Mitzvah and then violates the oath by fulfilling the Mitzvah, he is exempt.



## נשבע להרע לאחרים ולא הרע פטור

He is exempt for an oath to harm others, such as

אכה את פלוני ואפצע את מוחו

I will strike this person and split his skull, because he does not have the right to harm others. 3

#### הרעה רשות

The Pasuk refers to an optional negative action,

and so

נשבע להרע לעצמו ולא הרע חייב

One is liable for an oath to harm himself, because he has the option to harm himself.



#### הטבת אחרים

One is liable for an oath to benefit others, because

או להישיב

This is derived from the extra word in.



#### ממאי דקראי בדבר הרשות כתיבי דלמא בדבר מצוה כתיבי

How do we know that the Pasuk refers to optional positive and negative actions, and not to obligatory actions, such as fulfilling or violating a Mitzvah?







4

The Gemara gives two answers:

1.

מדאיצטריך או

לרבות הטבת אחרים

ש"מ בדבר הרשות כתיבי

The Torah writes the extra word או to include an oath to benefit others. Clearly, we are discussing optional actions, because otherwise

הרעת אחרים איתרבי

הטבת אחרים מיבעיא

If the Pasuk refers to Mitzvos, and one is liable for an oath to harm others, even though he violates a commandment, he is certainly liable for an oath to benefit others with which he fulfills a commandment!

However, the Gemara explains that this explanation is only according to the opinion

לחלק לא צריך קרא

The word או, OR, is not needed to separate between these terms, to hold one liable for each separately, because משמע שניהם כאחד

ומשמע אחד בפני עצמו

We assume that they are independent of each other, unless the Torah specifically mentions them together. 1

## מדאיצטריך ''או'' לרבות הטבת אחרים ש"מ בדבר הרשות כתיבי

The Torah writes the extra word "אוי to include an oath to benefit others. Clearly, we are discussing optional actions,

because otherwise

## הרעת אחרים איתרבי הטבת אחרים מיבעיא

If the Pasuk refers to Mitzvos, and one is liable for an oath to harm others, even though he violates a commandment, he is certainly liable for an oath to benefit others with which he fulfills a commandment!



This explanation is only according to the opinion

## לחלק לא צריך קרא

The word א, OR, is not needed to separate between these terms, to hold one liable for each separately,

because

## משמע שניהם כאחד ומשמע אחד בפני עצמו

We assume that they are independent of each other, unless the Torah specifically mentions them together.



Dedicated By: \_





5

However, according to the opinion

לחלק צריך קרא

The word א, OR, is needed to separate between these terms, because

משמע שניהם כאחד

We assume that they are interdependent of each other.

The Gemara offers a second explanation:

סבר לה כרבי עקיבא

דדריש רבויי ומיעוטי

We hold like רבי עקיבא, who expounds exclusionary terms,

אי אמרת בשלמא

בדבר הרשות כתיב

ממעט דבר מצוה

If the Pasuk refers to optional actions, we exclude

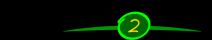
Mitzvos, but

אי אמרת בדבר מצוה כתיב

ממאי קא ממעט

If the Pasuk were to include mitzvos, what else would we exclude?!

=====



However, according to the opinion

# לחלק צריך קרא

The word in, OR, is needed to separate between these terms, because

משמע שניהם כאחד

We assume that they are interdependent of each other.



The Gemara offers a second explanation:

סבר לה כרבי עקיבא דדריש רבויי ומיעוטי

We hold like רבי עקיבא, who expounds exclusionary terms, and so

> אי אמרת בשלמא בדבר הרשות כתיב ממעט דבר מצוה

If the Pasuk refers to optional actions, we exclude Mitzvos.

But

אי אמרת בדבר מצוה כתיב ממאי קא ממעט

If the Pasuk were to include mitzvos, what else would we exclude?!

Zugt di Mishnah שבועה שלא אוכל ככר זו שבועה שלא אוכלנה שבועה שלא אוכלנה שבועה שלא אוכלנה ואכלה

If one swears three consecutive oaths: "I will not eat this loaf," "I will not eat it," "I will not eat it," and he then eats the entire loaf;

אינו חייב אלא אחת

He is only liable for a single קרבן, because אין שבועה חל על שבועה

A subsequent oath cannot take effect on a previous oath. Therefore, he is only liable for the first oath.

6

3) lp

שבועה שלא אוכל ככר זו שבועה שלא אוכלנה שבועה שלא אוכלנה ואכלה

If one swears three consecutive oaths:
"I will not eat this loaf," "I will not eat it," "I will not eat it,"
and he then eats the entire loaf;

אינו חייב אלא אחת

He is only liable for a single קרבן, because

אין שבועה חל על שבועה

A subsequent oath cannot take effect on a previous oath. Therefore, he is only liable for the first oath.







The Gemara explains the Mishnah by citing a ruling of רבא which makes the following distinction:

שבועה שלא אוכל ככר זו כיון שאכל ממנה כזית

שלא אוכלנה

אינו חייב עד שיאכל את כולה

If one swears, "I will not eat this loaf," he is liable for eating a single כזית of that loaf, but if he swears, "I will not eat it," he is only liable if he consumes the entire loaf.

#### Therefore.

טעמא דאמר שלא אוכל והדר אמר שלא אוכלנה דלא מיחייב אלא חדא

One is only liable to one קרבן for the three oaths listed in the Mishnah because he first swore שלא אוכל ככר זו and. then swore שלא אוכלנה. and the second oath is not effective, because once he is liable for each כזית as per the first oath, the subsequent oath not to eat the entire loaf is repetitive, and therefore ineffective.

#### However,

אמר שלא אוכלנה והדר אמר שלא אוכל מיחייב תרתי

He is liable to two Korbanos if he first swore שלא אוכלנה, and then swore שלא אוכל ככר זו, because the second oath IS effective, because since as per the first oath he's only liable for eating the entire loaf, the second oath adds that he's liable for each individual כזית.

The Gemara now explains why the Mishnah mentioned THREE oaths:

חיובא הוא דליכא

הא שבועה איכא

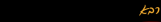
דאי משכחת רווחא חיילא

He is not liable for the additional oaths, but they are valid, and so they become effective whenever possible, as רבא ruled

אם נשאל על הראשונה עלתה לו שניה תחתיה

If he nullifies the first oath retroactively, the subsequent oath would then take effect.

=====



שבועה שלא אוכלנה אינו חייב עד שיאכל את כולה

but if he swears. "I will not eat it," he is only liable if he consumes the entire loaf.

שבועה שלא אוכל ככר זו כיון שאכל ממנה כזית חייב

> If one swears, "I will not eat this load he is liable for eating a single כזית of that loa

Therefore, טעמא דאמר שלא אוכל והדר אמר שלא אוכלנה דלא מיתייב אלא תדא

One is only liable one קרבן for the 3 oaths in the Mishnah because he first swore שלא אוכל ככר זו, and then swore שלא אוכלנה and the second oath is not effective,

because once he is liable for each כזית as per the first oath, the subsequent oath not to eat the entire loaf is repetitive, and therefore ineffective.

However,

אמר שלא אוכלנה והדר אמר שלא אוכל מיחייב תרתי

He is liable for two Korbanos if he first swore שלא אוכלנה, and then swore שלא אוכל ככר זו, because the second oath is effective,

because since as per the first oath he's only liable for eating the entire loaf, the second oath adds that he's liable for each individual כזית.

The Mishnah mentioned three oaths:

חיובא הוא דליכא הא שבועה איכא דאי משכחת רווחא חיילא

He is not liable for the additional oaths, but they are valid, and so they become effective whenever possible,

As tan ruled אם נשאל על הראשונה עלתה לו שניה תחתיה

If he nullifies the first oath retroactively, the subsequent oath would then take effect.







8 The Mishnah concludes:

זו היא שבועת בטוי שחייבין על זדונה מכות ועל שגגתה קרבן עולה ויורד

This is שבועת בטוי, an oath to do or not to do a certain action, for which one is liable מלקות for an intentional transgression, and a קרבן עולה ויורד for an unintentional transgression. However,

שבועת שוא חייבין על זדונה מכות ועל שגגתה פטור

For a vain oath, one is liable מלקות for an intentional transgression, but is exempt from a קרבן for an unintentional transgression.

The Mishnah conclides:

מלקודי

זו היא שבועת במוי שחייבין על זרונה מכות ועל שגגתה קרבן עולה ויורד

This is שבועת בטוי, an oath to do or not to do a certain action, for which one is liable מלקות for an intentional transgression, and a קרבן עולה ויורד for an unintentional transgression.

However,

שבועת שוא חייבין על זדונה מכות ועל שגגתה פמור

For a vain oath, one is liable מלקות for an intentional transgression, but is exempt from a קרבן for an unintentional transgression.



