



בס"ד Intro

Today we will בע"ה learn מסכת סוטה of מסכת

Some of the topics we will learn about include.

The זכות that is effective in delaying a oloo's death.

The effects of Torah and other Mitzvos regarding מגנא, protection from punishment, And מצלא, protection from sin;

A woman receives a portion in the Torah of her sons and husband because

באגרא דמקרין ומתניין בנייהו

ונטרן להו לגברייהו עד דאתו מבי מדרשא

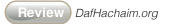
She assists them in bringing the sons to Yeshiva, and letting her husband travel to other cities to learn.

The Machlokes רבי אלעזר and רבי אלעזר regarding חייב אדם ללמד את בתו תורה Whether a person is obligated to teach his daughter Torah or should NOT teach her Torah?

The case of חסיד שוטה, a fool who acts with piety; and the cases of רשע ערום, a person who performs unsuspecting acts with wicked intentions;









So let's review ...

The Mishnah in the previous Daf said

אם יש לה זכות

היתה תולה לה

A meritorious act of the מוטה can delay her death from the water.

The Gemara asks

זכות דמאי

And Rashi adds

זכות דמאי מגינה כל כך

Which rour has the power to protect to such an extent?

?זכות דתורה

הא אינה מצווה ועושה היא?

As Rashi explains

וכיון דאינה מצווה

אין שכרה גדול כמצווה ועושה

Her Torah learning would not have such power, because a woman is not obligated to learn Torah?

זכות דמצוה?

מי מגנא כולי האי?

It seems from the following Braisa that Mitzvos offer a lesser degree of protection than does Torah, and apparently would NOT have the power to delay מיתה?

The Braisa cites the Pasuk

כי נר מצוה ותורה אור

תלה הכתוב את המצוה בנר

ואת התורה באור

The Pasuk compares a Mitzvah to the light of a candle, and the Torah to daylight, in two ways:

1.

את המצוה בנר לומר לך

מה נר אינה מגינה אלא לפי שעה

אף מצוה אינה מגינה אלא לפי שעה

Just as the light of a candle is only short-term, as long as the oil lasts; so too, a Mitzvah protects a person only for a short while.

ואת התורה באור לומר לך

מה אור מגין לעולם

אף תורה מגינה לעולם

Just as daylight is everlasting; so too, the Torah protects forever;

2.

ד"א

Dedicated By:

עבירה מכבה מצוה

ואין עבירה מכבה תורה

A transgression can extinguish the reward of a Mitzvah, but not that of Torah.

If so, which זכות has the power to delay her מיתה?







7 The Gemara offers two solutions

1.

רב יוסף explains that there are two forms of protection מגנא ומצלא

- It protects one from punishment;

ומצלא – It saves one from sin.

According to the conclusion of the Gemara,

Regarding אגגה, the זכות of a מצוה is equal to תורה, in that בין בעידנא דעסיק בה

ובין בעידנא דלא עסיק בה

מגוא

A person is protected from punishment לעולם, both during the time of the actual performance of the Mitzvah or Torah, and even afterwards.

Therefore, all Mitzvos are סוטה for a סוטה, and delay her מיתה, and delay her

However the Braisa is referring only to מצלא, the spiritual protection from the יצר הרע's temptations, in which there is the following distinction between a Mitzvah and Torah:

מצוה

בין בעידנא דעסיק בה

בין בעידנא דלא עסיק בה

לא מצלא

A Mitzvah does NOT ever protect from sin, even לשעה. Whereas regarding

מורה

בעידנא דעסיק בה

מצלא

בעידנא דלא עסיק בה

לא מצלא

Torah DOES protect לשעה, during learning, but does NOT protect לעולם, afterwards.

According to this explanation, זכות דמצוה can be חולה לה because all Mitzvos are מולה לה because all Mitzvos are מולה לה tannot be זכות דתורה, because she's אינה מצווה ועושה.

There are 2 forms of protection

SAVES

FROTECTS

From the 13.7 3.1 's temptations

The nos of a nish is equal to nish

and all here are and all here are an all here

All Mitzues

are then for a nish

2. בינא explains that תולה לה can also be תולה לה, because, although a woman is not commanded to learn תורה, nevertheless

באגרא דמקרין ומתניין בנייהו

ונטרן להו לגברייהו עד דאתו מבי מדרשא

מי לא פלגאן בהדייהו

A woman receives a portion in the reward for the Torah of her sons and husband because she assists them in bringing the sons to Yeshiva, and letting her husband travel to other cities to learn. Her portion in their Torah, which is מיתה, DOES have the power to delay ממיתה. According to this explanation, either one;

זכות דתורה

OR

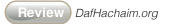
Dedicated By: \_

זכות דמצוה

תולה לה Can be

בארא דמקרין ומתניין בנייהו
הולטר לפילא באגרא דמקרין ומתניין בנייהו
באגרא דמקרין ומתניין בנייהו
הנטרן להו לגברייהו עד דאתו מבי מדרשא
מי לא פלגאן בהדייהו
Her portion in their Torah, which is מיתה does have the power to delay







Since the Gemara mentioned the topic of sharing in the שכר of another's לימוד התורה, the Gemara establishes an important and basic principle in the matter of this type of שותפות, which is sometimes referred to as יששיכר זבולון.

As in the case of

שמעון אחי עזריה

ור<sup>'</sup> יוחנן דבי נשיאה

This arrangement was made in advance, where מעזרים supported his brother שמעון, and the בי נשיאה supported 'ר יוחנו, WHILE he was learning. Therefore, since they are enabling him to learn, they are his partners in this learning and entitled to a portion of the reward.

However, in the case of

הלל ושבנא אחי הוו

הלל עסק בתורה

שבנא עבד עיסקא

לסוף א"ל תא נערוב וליפלוג

While Hillel studied Torah in great poverty his businessman brother Shevna did not support him. Later, he offered to give him half his money for half his Torah.

יצתה בת קול ואמרה

אם יתן איש את כל הון ביתו באהבה

בוז יבוזו לו

This does not work. One cannot buy the other's Torah at any price, after the fact.

\_\_\_\_

The previous Mishnah continues that since there is the possibility of

אם יש לה זכות היתה תולה לה

Therefore,

מכאן אומר בן עזאי

חייב אדם ללמד את בתו תורה

שאם תשתה תדע שהזכות תולה לה

בן עזאי says that a person is obligated to teach his daughter Torah, so that she would be aware of this Halachah in the event that she has to drink מים המאררים and is temporarily spared, she would not question the Torah.

רבי אליעזר disagrees and holds

כל המלמד בתו תורה לומדה תפלות

A father may NOT teach his daughter Torah, for one who does is considered as if he taught her immoral practices, as the Gemara cites the source in the Pasuk

אני חכמה שכנתי ערמה

כיון שנכנסה חכמה באדם

נכנסה עמו ערמומית

A person, who gains Torah wisdom, develops a sense for dishonesty.

בי יהושע agrees with בני אליעזר that a father may NOT teach his daughter Torah, because

רוצה אשה בקב ותפלות

מט' קבין ופרישות

A woman's nature is to prefer more marital relations and even minimal support, rather than to have less marital relations with lots of support. And learning Torah will encourage her to פרישות, which is contrary to her nature.

ourage ner to פרישות, Wnic ======

## יששכר זבולון of יששכר

שמעון אחי עזריה - ור' יוחנן דבי נשיאה

בי נשיאה

עזריה

supported

supported his brother

שמעון ר' יותכן

Since they are enabling him to learn, they are his partners in this learning and in the reward

## הלל ושבנא אחי הוו הלל עסק בתורה - שבנא עבד עיסקא

While Hillel studied Torah in great poverty his businessman brother Shevna did not support hin

לסוף אמר לו תא נערוב וליפלוג

Later, he offered to give him half his money for half his Torah

יצתה בת קול ואתרה אם יתן איש את כל הון ביתו באהבה בוז יבוזו לו

## אם יש לה זכות היתה תולה לה

יב*י יפוץ* כל המלמד

כל המלמד בתו תורה אכאן אוער פן צצאי

בתו תורה לומדה תפלות בתו תורה לומדה תפלות

את כתו תורה שאם תשתה תדע שהזכות תולה לה

בקב ותפלות מט' קבין

ביון לנבנסד חבאקדי באדם נבנסד אמן צראואנית In the event that she has to drink she would not question the Torah

Learning Torah

ill encourage her to soloo which is contrary to her nature







6 The Mishnah continues

הוא היה אומר - חסיד שוטה - ורשע ערום - ואשה פרושה - ומכות פרושין הרי אלו מבלי עולם

רבי יחושע was used to saying that the following people are destructive to society.

1.

A nor who, is one who foolishly acts with excessive piety, as the Gemara explains

כגון דקא טבעה איתתא בנהרא ואמר לאו אורח ארעא לאיסתכולי בה ואצולה He notices a woman drowning in a river, and says "I cannot save her, because I am NOT permitted to look at her."

2.

A השע ערום is a person who performs unsuspecting acts with wicked intentions. As the Gemara cites several examples: בבי יוחנן says

זה המטעים דבריו לדיין קודם שיבא בעל דין חברו

A השע ערום is one who presents his case to a judge before his adversary arrives, so that the judge will be naturally inclined to believe his side of the story.

ר' אבהו says

זה הנותן דינר לעני להשלים לו מאתים זוז

A דינר is one who gives Tzedakah of one דינר to a poor person, thereby increasing his total assets to 200 Zuz, and the wis then disqualified to receive מעשר עני.

רבי אסי אמר רבי יוחנן says

זה המשיא עצה למכור בנכסים מועטין

In a case of a deceased whose assets are insufficient to provide for both, the needs of the daughters, and the inheritance of the sons, the חמוים initiated a תקום that the sons relinquish their portion to the daughters. However, הריעבר, if the sons sold the assets, the sale is valid, and the daughters to not receive any support.

A יחשר is one who advises the יחשר to sell the assets, thereby causing a loss to the daughters.

אביי says

זה המשיא עצה למכור בנכסים כרבן שמעון בן גמליאל

In a case where שמעון tells שמעון,

נכסי לך ואחריך לפלוני

I'm giving you my property, and after you die it should go to  $^{\mbox{\tiny to}}$  .

רבי שמעון בן גמליאל holds

אין לשני אלא מה ששייר ראשון

If Shimon sells the property while it's in his possession, the sale is valid, and יו can only collect whatever is left by שמעון. A השע ערום is one who advises שמעון to sell the properties, thereby causing a loss to ...

רב ששת says

זה המכריע אחרים באורחותיו

A השע ערום is one who calls others to follow in his seemingly good ways, when in fact he is doing this to conceal his wicked acts.

רבי זריקא אמר רב הונא Says

זה המיקל לעצמו ומחמיר לאחרים

A דיין is a דיין who is lenient for himself, but stringent for others.

עולא says

Dedicated By: \_

זה שקרא ושנה ולא שימש תלמידי חכמים

A יחשע ערום is one who learned only Chumash and Mishnayos, but did NOT learn Gemara, and the people who hear him learning Mishnayos follow his sometimes erroneous rulings and accord him the honor due a Talmid Chacham, when in fact he does NOT deserve this honor.

This discussion continues in the next Daf.



