



т"оച

## Intro

Today we will Be"H learn לסכת סוטה of זרף ג. Some of the topics we will learn about include:

## עד אחד בסוטה

The Gemara explains why we believe one witness regarding a woman's defilement.

#### רוח קנאה

The Pasuk says that a person who warns his wife has been overtaken by a spirit; the Gemara debates whether it is a

to cause strife in their home, or a

רוח טהרה

which stems from despising immorality.



## רשות או חובה

It is a מחלוקת whether the following three topics are obligatory or merely permitted:

קינוי, warning one's wife regarding suspicious immoral behavior;

טומאת קרובים, a Kohein becoming טמא to his relative; and אטט to his relative; and לעולם בהם תעבודו, working one's slaves forever.

Through its discussion, the Gemara also references the following important ideas:

## לא תחיה כל נשמה

We were commanded to kill all כנענים. The Gemara discusses whether one may keep one as a slave, specifically.

אחד מכל האומות שבא על הכנענית

The son of a Canaanite woman whose father is a foreigner; or

כנעני שבא על אחת מן האומות

The son of a Canaanite man and a foreign woman;









So let's review...

The Gemara earlier established that unlike most testimo-

בטומאה עד אחד מהימן

One witness to her defilement is sufficient, if it follows

The Gemara now explains the reasoning for this excep-

מפני מה האמינה תורה

עד אחד בסוטה

שרגלים לדבר

שהרי קינא לה ונסתרה

The warning and seclusion serve as a strong basis for the suspicion.

ועד אחד מעידה שהיא טמאה

Therefore, one witness suffices to confirm it.

The Gemara now questions its assumption that the Pasuk refers to a witness in addition to קינוי וסתירה:

והא כי כתיבה קינוי

בתר סתירה וטומאה הוא דכתיבה

The Torah only refers to the קינוי after discussing the single witness, as it says ונתסרה והיא נטמאה, and only afterwards

ועבר עליו רוח קנאה וקנא את אשתו?

The Gemara established

# בטומאה עד אחד מהימן

The reasoning for this exception:

אפני אר האנינה תורב צד אחד בסנלה שרגלים לדבר שהרי קינא לה ונסתרה ועד אחד מעידה שהיא טמאה



והא כי כתיבה קינוי בתר סתירה וטומאה ?הוא דכתיבה

The Torah only refers to the

וגתסרה והיא גטבואה

The Gemara answers

ועבר וכבר עבר

ועבר means that he had previously warned his wife. Even though

משמע להבא

This term usually refers to a future event? However, אי ס"ד כדכתיבי

ועבר בתר טומאה וסתירה

קינוי למה לי

A warning AFTER the seclusion is meaningless; clearly, the Torah must mean וכבר עבר.

ושבר עבר עבר עבר

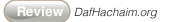
He had previously warned his wife

However,

אי ס"ד כדכתיבי ועבר בתר טומאה וסתירה קינוי למה לי?

Clearly, the Torah must mean 22/ 222/







The Gemara now discusses a husband's motivation to be מקנא:

תנא דבי רבי ישמעאל

אין אדם מקנא לאשתו

אא"כ נכנסה בו רוח

A person only warns his wife if he is possessed by a certain spirit. However, there's a Machlokes:

רבנן אמרי

רוח טומאה

It is an impure spirit, caused by the Satan to cause strife among them;

רב אשי אמר

רוח טהרה

It is a pure spirit that detests immorality.

The Gemara proves from the following קינוי that קינוי stems from a רוח טהרה:

וקנא את אשתו רשות דברי רבי ישמעאל

רבי עקיבא אומר חובה

It is a מחלוקת whether a husband is obligated, or merely permitted, to be מקנא.

Clearly, warning one's wife is desirable, stemming from a חוח – otherwise, it would not be permitted, and certainly not obligatory.

The Gemara now brings another two similar מחלוקת between רבי ישמעאל and רבי עקיבא regarding other מצות: מא רשות לה יטמא רשות

דברי רבי ישמעאל

ר"ע אומר חובה

It is a מחלוקת whether a Kohein is obligated or merely permitted to become טמא to his relatives.









Similarly: לעולם בהם תעבודו רשות דברי רבי ישמעאל

רבי עקיבא אומר חובה

It is a מחלוקת whether one is obligated or merely permitted to work one's slaves forever, without freeing them.









The Gemara explains that this is NOT one general מחלוקת בכל התורה כולה

Because, as רש"י explains,

א"כ אין לך מצות עשה לרבי ישמעאל חובה

According to רבי ישמעאל, every positive commandment could be interpreted as mere optional? Rather, הכא בקראי פליגי

There is a distinct מחלוקת in each case based on the Pesukim:

Regarding סוטה;

וקנא את אשתו רשות דברי רבי ישמעאל רבי עקיבא אומר חובה

The Pasuk reads as follows:

ועבר עליו רוח קנאה

וקנא את אשתו והיא נטמאה

או עבר עליו רוח קנאה

וקנא את אשתו והיא לא נטמאה

רבי ישמעאל requires the Pasuk to teach us רבי ישמעאל, that it is permitted to be מקנא, because otherwise we might have thought that it's forbidden because of that it's forbidden because of, causing unwarranted hatred between them. Therefore, there is no source for חובה, that one MUST be מקנא.

רבי עקיבא agrees, but points out that the Torah repeats וקנא את אשתו, in order to render it a חובה.

רבי ישמעאל, on the other hand, says that this can be attributed to the principle of

תנא דבי רבי ישמעאל

כל פרשה שנאמרה ונישנית

לא נישנית אלא בשביל דבר שנתחדש בה

The Torah repeats even an entire Pasuk due to a necessary word or phrase.

In this case, the Torah wrote וקנא את אשתו twice, because the Torah needed to write

והיא נטמאה

**AND** 

Dedicated By: \_

והיא לא נטמאה

She may, or may not, have been defiled.

=======









Similarly, regarding a Kohein becoming אטט to his relatives:

לה יטמא רשות

דברי רבי ישמעאל

ר"ע אומר חובה

The Pesukim at the beginning of פרשת אמור reads as follows:

.....אמור אל הכהנים

לנפש לא יטמא בעמיו:

י...כי אם לשארו הקרוב אליו

ולאחותו הבתולה....לה יטמא:

רבי ישמעאל requires רבי אם לשארו הקרוב אליו to teach רבי ישמעאל, that it is permitted to be מטמא לקרובים, because otherwise we might have thought that it's forbidden because of לופש לא יטמא בעמיו

And from לה יטמא he derives

לה מיטמא ואין מיטמא לאיבריה

A Kohen may not become טמא to his relative's limb, only to a complete corpse.

Therefore, there is no source for חובה, that one MUST be מטמא.

רבי עקיבא מgrees that
רשות agrees that רי אם לשארו הקרוב אליו
And לה מיטמא ואין מיטמא לאיבריה לה מיטמא לה מיטמא ואין מיטמא לה ואין מיטמא לה is still left to teach חובה However, לה יטמא does not separate לה יטמא, based on the above-mentioned תנא דבי רבי ישמעאל.

=======









Regarding freeing slaves, לעולם בהם תעבודו רשות דברי רבי ישמעאל רבי עקיבא אומר חובה

The Pesukim in פרשת בחוקתי read in-part as follows: וגם מבני התושבים הגרים עמכם וגם מבני התושבים הגרים עמכם ...מהם תקנו

לעולם בהם תעבודו... ובאחיכם בני ישראל איש באחיו לא תרדה בו בפרך

According to the conclusion of the Gemara, both רבי agree that since there is an obligation of

לא תחיה כל נשמה

To eliminate all members of the seven nations of ענען who lived in ארץ ישראל, we derive from מהם תקנו that

אחד מכל האומות

שבא על הכנענית

והוליד ממנה בן

A child born from a father of a different nationality and a mother a Canaanite, is not considered a כנעני, and may be bought as a slave. Only in a case of

כנעני שבא על אחת מן האומות

והוליד ממנה בן

A child of a father a Canaanite and a mother a foreigner – and certainly of both parents כנענים - is the child considered a לא תחיה כל נשמה to whom לא תחיה כל נשמה applies.

They also both agree that the phrase יובאחיכם וגו clearly teaches that one may not needlessly overwork a Jewish servant.

So; חשות is actually derived from מהם תקנו. However, the Machlokes is whether the word בהם in the phrase לעולם is superfluous or not.

רבי עקיבא holds that it IS, and therefore teaches חובה; and holds that it is NOT, based on the תנא דבי רבי ישמעאל, and therefore, it remains a ישמעאל

=======





Dedicated By: \_\_





After some אגדתא the Gemara returns to the discussion of when we require two witnesses, and when one witness suffices, and points out that one is generally required to present two witnesses to corroborate an event. This is stated explicitly in the Torah regarding דיני נפשות ודיני, capital offenses and monetary matters, על פי שני עדים או על פי שלשה עדים יקום דבר על פי שלישה עדים יקום דבר And is extended to matters of עריות as well, based on a הוירה שוה of the words כי מצא בה ערות דבר ערות דבר כי מצא בה ערות דבר ערות דבר

However, we do accept an עד אחד regarding some Halachos of סוטה, based on the Pesukim, as taught earlier.



Some of the Aggadic statements mentioned in the Gemara are:

אדם עובר עבירה בסתר והקב"ה מכריז עליו בגלוי Although, a woman secludes herself to sin, הקב"ה influences the husband to warn her, thereby bringing the matter to light.

אין אדם שטות אי"כ נכנס בו רוח אין אדם עובר עבירה אי"כ אין אדם אין אדם אין אר A person only commits a  $\sin$  when overtaken by a spirit of folly.









10

זנותא בביתא

כי קריא לשומשמא

Immorality devastates a home the way a worm consumes sesame seeds. Similarly,

תוקפא בביתא

כי קראי לשומשמא

Anger destroys a home in this manner as well.

קודם שחטאו ישראל היתה שכינה שורה עם כל אחד ואחד היתה שכינה שורה עם כל אחד ואחד Before כלל ישראל entered illicit relationships, Hashem's presence was manifest in every person; כיון שחטאו נסתלקה שכינה מהם But the שכינה due to their sins.

כל העושה מצוה אחת בעוה"ז מקדמתו והולכת לפניו לעוה"ב

Even a single good deed that a person performs in this world will herald his arrival in the world-to-come. On the other hand.

כל העובר עבירה אחת בעוה"ז מלפפתו והולכת לפניו ליום הדין

Even a single transgression a person commits in this world will envelop and precede him on the Day of Judgment.





