



Sukka 41

Today we will בע"ה learn מס' סוכה of מס'

The topics we will learn about include the following:

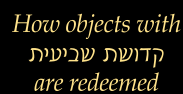
Further discussion about how objects with קדושת שביעית, sanctity of Shemitah, are redeemed.

When the Four Species are taken for the מצוה



When grain from the new crops was permitted at ססו time.

How we know that we must do things to remember the בהמ"ק.





When the Four Species are taken for the מצוה



When grain from the new crops was permitted at פמח time



How we know we must do things to remember the בהמ"ק



Using someone else's לולב for the מצוה

Using someone else's לולב for the מצוה







Holding the לולב and other objects during davening.

Some of the key terms and concepts we will learn about include:

ים הגף. The day of waving. On the day after יום הגף, a flour קרבן was brought from barley called the קרבן. After this קרבן was brought, grains from the new crops were permitted to be eaten. The קרבן עומר was waved up and down before part of it was burned on the מזבח, altar. This is the Day of Waving.

Holding
the Siland other objects
during davening

עד ועד בכלל - Until and including. When a deadline is given in relation to a מצוה, is the final time included or is it only up to the final time? עד ועד בכלל says that the final time is included. Until that time is reached, the deadline has not passed.

י"ט הראשון של חג שחל להיות בשבת י"ט הראשון של חג שחל להיות בשבת. When the first day of שבת . There is a prohibition of carrying on שבת so special provisions had to be made to fulfill the ...לולב לם מצוה.

מתנה של מחזיר שמה מחנה - A gift given on condition that it be returned is still considered a gift. Although there is a stipulation that the person cannot keep the gift, it is completely his during the time he has it as long as he gives it back.









So let's review...

Our גמרא continues to discuss the מרא מרא מרא ר' and ר' regarding how Shemitah produce can have it's קדושה transferred.

ר' אלעזר holds - אין שביעית מתחללת אלא איז - it can only be done through a purchase

ר' יוחנן says - בין דרך מקח בין דרך הילול - it can also be done through the standard חילול method

אמר רב אשי מחלוקת בפרי ראשון אבל בפרי שני דברי הכל בין דרך מקח בין דרך חילול

רב אשי says they are only arguing regarding רב רב אשי אפרי, the original produce. They however agree בפרי שני, the money or object which was used to transfer the אקדושה, can be further deconsecrated - either through דרך מקח.

ר' יוחנן

How Shemitah produce

can have it's הדושה transferred

2 רבינא challenges רב אשי chalt describes a case where someone wishes to purchases a shirt with Shemitah money.

Based on the ברייתא's advice its clear that deconsecration is only valid through דרך מקח and not.



אלא א"ר אשי מחלוקת בפרי שני אבל בפרי ראשון דברי הכל דרך מקח אין דרך חילול לא Because of this challenge, רב אשי explains their מחלוקת as follows.

ר' אלעזר and פרי שני only argue regarding פרי שני. They agree that פרי אלעזר can only be redeemed through דרך מקח and not דרך חילול.

\*\*\*

מחלוקת בפרי שני אבל בפרי ראשון דברי הכל דרך מקח - אין דרך חילול - לא



Review



The gemora now begins to disscuss the actual practical fullfillment of the mitzvah of Lulov and Esrog

משנה the משנה

בראשונה היה לולב ניטל במקדש שבעה ובמדינה יום אחד משחרב בית המקדש התקין רבן יוחנן בן זכאי שיהא לולב ניטל במדינה שבעה זכר למקדש,

Originally, during the times of the Bais Hamikdash, the לולב bundle was taken in the בהמ"ק all seven days and in ירושלים and the other cities only on the first day. After the destruction of the Temple, רבן יוחנן בן זכאי decreed that the Lulov bundle should be taken in all of ירושלים all seven days as a remembrance of the בהמ"ק.



He also decreed that אסור -ושיהא יום הגף כולו אסור the new crops should be to eaten forbidden the entire יום הגף, the day of waving the קרבן עומר.

למרא begins by explaining why we need to do things למרא, in order to remember the בהמ"ל. בהמ"ל, in order to remember the למקדש. בהמ"ל said it's based on this פסוק לי יוחנן 'יוחנן 'יוחנן או אול ה' לי אעלה ארוכה לך וממכותיך ארפאך נאם ה' כי אעלה ארוכה לך וממכותיך ארפאך נאם ה' לה' עד ווין היא דורש אין לה' (דחה קראו לך ציון היא דורש אין לה' For I will make a cure for you and I will heal your wounds, says Hashem. For they called you 'Discarded One'. They say 'She is Zion and no one seeks her'. The מכרא בעווה בעווא באר הישה, ישר או בי אים בי we are being taught that she should be sought after. Therefore we do things that will remind

us of Zion such as in our case - taking the לולב every day as was

done in the בהמ"ק.

He also decreed...
ושיהא יום הנף כולו
אסור









The גמרא then begins to discuss why רבן יוחנן בן זכאי decreed that the new crops are forbidden to be eaten on the entire day of the bringing of the ...

ארבן יוחנן בן זכאי was concerned that if we allow it be eaten the entire day now when there is no בהמ"ק, we are concerned that even once the בהמ"ק is rebuilt, people will say that just like last year we were allowed to eat the new crops from daybreak of the 16th of Nisan, believing that it was was daybreak that permitted it - why not this year!?

However in reality it's the קרבן עומר that permits eating the new crops.

The גמרא asks - but it would have enough for רבן יוחנן בן זכאי to decree that only until midday were the new crops forbidden just

The גמרא answers that even though we say that אין בית דין אין בית ביו ביה ביה - that the Omer was always brough early in the morning - his decree was nevertheless necessary since it is possible that the בהמ"ק will be rebuilt the night of the 16th or right before sundown on the 15th, either of which could cause a delay in bringing the omer.

as it was in the times of the בהמ"ק.

Another explanation is that ר' יהודה agrees with רבן יוחנן בן זכאי agrees with רבן יוחנן בן זכאי agrees with תוךה הודה already forbids eating the new grain until the night of the 16th - as it says א תאכלו עד א תאכלו עד 16th - as it says א עצם היום הזה עצם היום הזה which means it is not to beaten the whole entire day. As עד ועד בכלל holds עד ועד בכלל - means 'until and including'.

ושיהא יום הגף כולו
ושיהא יום הגף כולו
אסור
אסור

If we allow it be eaten the entire day
when there is no בהמ"ק,
once the בהמ"ק is rebuilt,
people will say just like last year
we're allowed to eat the new crops
from daybreak

It would have enough to decree only until midday just as in the times of the בהמ"ק?

> Even though we say אין בית דין מתצלים בו

It's possible the בהמ"ק will be rebuilt the night of the 16th or before sundown on the 15th, which could cause a delay in bringing the omer

Another explanation...
יבי בא יחון בן צכלי agrees with
ב' יפודפ מן התורה הוא אסור
The תורה forbids eating the new grain
until the night of the 16th

1/5 3/1 3Y







10

If so asks the גמרא אחא אאy did רבן יוחנן בן make a decree? The התקין רבן וכאי answers that התקין רבן יוחנן לספא does not mean that he made a new decree but rather דרש והתקין he derived this law from a פסק and instituted it.



11 אגט the משנה י"ט הראשון של חג שחל להיות בשבת - כל העם מוליכין את לולביהן לבית הכנסת

If the 1st day of יום יום comes out on שבת, everyone brought their לולבים to Shul beforehand.

ונוטלו שלו ונוטלו - In the משכימין ובאין כל אחד ואחד מכיר את שלו ונוטלו - In the morning, everyone went to Shul early to get their own lulov - מפני שאמרו חכמים

אין אדם יוצא ידי חובתו ביום טוב הראשון בלולבו של חבירו -

because the חכמים said a person cannot fulfill his obligation with someone else's לולב on the 1st day of יום טוב - hoever - ושאר ימות החג

אדם יוצא ידי חובתו בלולבו של חבירו

but on the rest of יום טוב, he could fulfill his obligation with someone else's לולב

יים פראטון של חץ שחל לפינת בשבת כל העם מוליכין את לולביהן לבית הכנסת לבית הכנסת למחרת משכימין ובאין כל אחד ואחד מכיר את שלו ונומלו בל אחד ואחד מכיר את שלו ונומלו אין אדק יוצא ידי חובת אין אדק יוצא ידי חובת ביות טוב פראטון ביות טוב פראטון בוות ביות טוב פראטון בוות ביות טוב פראטון בוות ביות טוב פראטון בוות ביות מוב בוות ביות מובן ביי חובת בוות ביי חובת ביי חוב

רבי יוסי אומר יום טוב הראשון של חג שחל להיות בשבת ושכח והוציא את הלולב לרשות הרבים פטור מפני שהוציאו ברשות. הלולב לרשות הרבים פטור מפני שהוציאו ברשות and someone שבת was יום טוב and someone forgot and carried his לולב in to the public domain, he is not liable for שבת because he did it with permission since he

liable for שבת because he did it with permis intended to do the מצוה of taking the לולב.

רבי יוםי אומר
יום לוג פראון לל חא לחל לפינת בלבת
ושכח והוציא את הלולב
לרשות הרבים
פטור
אפני לפוציאו ברלות









The גמרא begins by asking מנא הני מילי

From where do we know that we must use your own לולב bundle on the first day

The גמרא answer

דת"ר "ולקחתם" שתהא לקיחה ביד כל אחד ואחד "לכם" משלכם From this פסוק we learn that everyone must take from that which belongs to him.

מכאן אמרו חכמים אין אדם יוצא ידי חובתו בי"ט הראשון של חג בלולבו של חבירו

This excludes borrowing, stealing or even using your friend's esrog

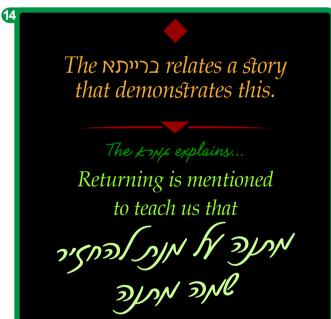
אם כן נתנו לו במתנה, - unless it was given to you as a gift.





The ברייתא relates a story that demonstrates this. ברייתא and ברייתא and רבי אלעזר בן עוריה מחל אבי איהושע were travelling on a ship and only לולב had a call bundle which he had purchased for 1000 Zuz. He performed the מצוה and then he gave it to the next מוצה as a gift who performed the מצוה and then gave it to the next תנא as a gift. After רבי עקיבא had performed the מצוה, he then returned it to רבן גמליאל.

The גמרא explains that returning is mentioned here to teach us that מתנה על מנת להחזיר שמה מתנה על מנת להחזיר שמה מתנה that at us, a gift with conditions that it be returned is indeed a valid gift.









15

15

The gemora then goes on to explain that the בריית mentioned that בריית חביבות עליהן paid 1000 Zuz to teach us כמה מצות חביבות עליהן, how precious the מצות were to these earlier Sages.

אמר told מר בר אמימר that אבא צלויי קא מצלי ביה that רב אשי his father loved the מצוה so much that he held it during Davening.

The ברייתא mentioned that רבן גמליאל paid 1000 Zuz to teach us

באקדי אלצות חביבות אאידון

רב אשי told מר בר אמימר

אבא צלויי קא מצלי ביה

His father loved the מצוה so much that he held it during Davening

The גמרא questions this behavior because we learned לא יאחז questions this behavior because we learned לא יאחז אדם תפילין בידו וספר תורה בחיקו ויתפלל, a person should not hold his Tefillin in his hand and Daven, nor a Sefer Torah to his chest

שמואל added that a person should not hold a knife, a plate, a loaf of bread, or money either.



We learned

לא יאחז אדם תפילין בידו וספר תורה בחיקו ויתפלל

EINE added...

A person should not hold a knife, a plate, a loaf of bread, or money either

The גמרא answers that holding these items is not a מצוה - only a burden - therefore it could distract him from Davening. מר בר מר בר 's father on the other hand was holding something for which there was a מצוה to hold, therefore it was not a burden and didn't distract him.

Holding these items is not a מצוה - only a burden Therefore it could distract him from Davening

מר בר אמימר s father was holding something for which there was a מצוה to hold

Therefore it was not a burden and didn't distract him



Review



18 The גמרא then quotes a supporting ברייתא תניא רבי אלעזר בר צדוק אומר כך היה מנהגן של אנשי ירושלים אדם יוצא מביתו ולולבו בידו

A person of ירושלים would come to Shul with his לולב in hand קורא קריאת שמע ומתפלל ולולבו בידו, he would recite Shema and Daven with his לולב in hand.

קורא בתורה ונושא את כפיו מניחו על גבי קרקע

If he read from the תורה or if he was a kohen who needed to say Birkas Kohanim, he would momentarily place it on the ground. הולך לבקר חולים ולנחם אבלים לולבו בידו

If he went to visit the sick or console mourners, with his לולב in hand

If he went to learn, he would send his לולב home with his son or, servant, or messenger.

The גמרא concludes that we are taught all this - להודיעך כמה היו - to teach us how diligent the people of ירושלים were in performing מצות.

מניהו על גבי קרקע הולים אונים אונים אונים אונים אונים אונים אונים אונים אונים אדם יוצא קורא קריאת שמע מביתו ומתפלל ולולבו בידו ולולבו בידו קורא בתורה הולך לבקר חולים ונושא את כפיו ולנחם אבלים מניחו על גבי קרקע לולבו בידו

If he went to learn,
he would send his בלב home
with his son or, servant, or messenger

We are taught all this
בופיץ ב בעפ פין צריצין בעור



