



## בס"ד Intro

The Gemara will give another two answers to the question why the Mishnah at the beginning of the Perek listed only 15 cases, and omitted a 16th case which apparently could have been included in our Mishnah?

Some of the key topics and concepts that we will learn about include:

בפלוגתא לא קא מיירי

The Mishnah lists only scenarios that can occur according to all opinions, but not those that can occur only according to one opinion.

אין קדושין תופסין בחייבי כריתות

A marriage to an Ervah for which one is חייב כרת is not valid. The Kidushin does not take effect. However, קדושין תופסין בחייבי לאוין

A marriage which is only an איסור לאו IS valid. The Kidushin does take effect.

כיון שלא בנה שוב לא יבנה

Once a Yavam performed Chalitzah and did not take his Yevamah in Yibum, he cannot then take her in marriage.

אשת אחיו שלא היה בעולמו

The wife of a brother who passed away before the ימשי was born, is one of the 15 עריות exempted from the Mitzva of ייבום. The איסור אשת או is only waived for a brother that was alive when the other brother passed away, as the Gemara learns from the Posuk

יחדיו אחים ישבו אחים, only brothers that have ישיבה אחת - who lived together at the same time.

Two Answers
why our Mishnah listed 15 cases
but omitted a 16th case

בפלוגתא לא קא מיירי

אין קדושין תופסין בחייבי כריתות

כיון שלא בנה שוב לא יבנה

> אשת אחיו שלא היה בעולמו







So let's review.....

The Gemara continues to answer the following question asked on א"זף ט ע"י:

א"ל לוי לרבי

מאי איריא דתני ט"ו ליתני ט"ז

The Mishnah at the beginning of the Perek should have listed a 16th case, that of

אמו אנוסת אביו, as follows?

Ruvain was born out-of-wedlock. His brother Shimon married this woman, since she's not אמו. Should Shimon die without children, Ruvain cannot be Me'Yabem because of ערות אמו.

To which Rebbe answered;

אמו אנוסת אביו

פלוגתא דרבי יהודה ורבנן היא

ובפלוגתא לא קא מיירי

The Mishnah lists only scenarios that can occur according to all opinions.

אכוו אנוסת אביו can only occur according to the רבנן who hold that אנוסת אביו is

מותר. One may marry a woman with whom his father had an out-of-wedlock relationship. However, according to רבי אסור אוא אווסת אבין אווסת אבין אווסת, Shimon could not have married her in the first place. דרסוו the previous א"ל לוי לרבי

מאי איריא דתני מ"ו - ליתני מ"ז

מאי איריא דתני מ"ו - ליתני מ"ז

אנוסת אביו

אנוסת אביו

מו מנו- סן- wedlock
מו מנו- סן- wedlock
מו מנו- שמו אנוסת אביו

אמו אנוסת אביו

אמו אנוסת אביו

אמו אנוסת אביו

ובפלוגתא דרבי יהודה ורבנן היא
ובפלוגתא לא קא מיירי

The Gemara now gives a second answer.

אמו אנוסת אביו

בחדא משכחת לה

בתרתי לא קמשכחת לה

On the previous Daf ר' חייא explained that the case mentioned in the Mishnah at the beginning of the third Perek can occur with any one of the חמש עשרה עריות mentioned in the first Mishnah, and contains two components;

- -ו- שתי אחיות The two יבמות are sisters.
- -2- האסורה לזה מותרת לזה

והאסורה לזה מותרת לזה





Dedicated By: \_

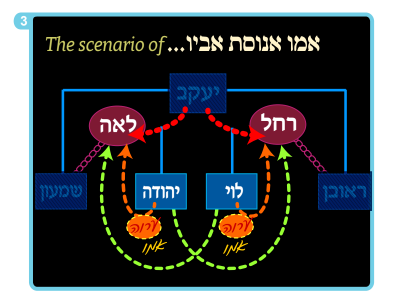




The scenario of אמו אנוסת אביו would be as follows: Yakov was אוט two woman רחל ולאה, which produced לוי

ראובן ושמעון then married רחל ולאה, and died childless. Levy cannot be MeYabem Rochel, because she's אמו אמו mother, but Yehuda can.

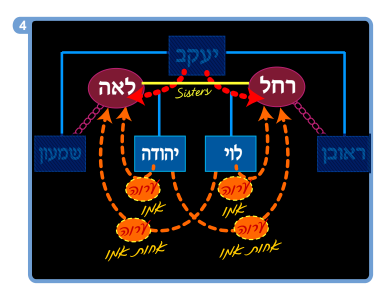
Yehuda cannot be MeYabem Leah, because she's אמו, his mother, but Levy can.



However, if רחל ולאה are sisters both Levy and Yehuda cannot be MeYabem either one, because one is אמו the other is אחות אמו.

Since אכו אנוסת אביו cannot be illustrated with both components, the Mishnah does not list it.

========



A third answer;
The Mishnah does not list אמו אנוסת אביו, because מתניתין רבי יהודה היא דאסר באנוסת אביו

Our Mishnah follows the opinion of Rebbe Yehuda that אנוסת אביי is forbidden, and the brother could not have married her in the first place.









6 However, Levy taught the following Braisa which differentiates between

אמו נשואת אביו, And,

אמו אנוסת אביו

Shimon married Ruvain's mother.

If she was previously married to Yakov, Shimon's marriage is not valid, because she is אשת אביו, and אין קדושין תופסין

בחייבי כריתות

The Kidushin does not take effect. Therefore, there is no Yibum.

However, if she was not previously married to Yakov, Shimon's marriage IS valid, because she is merely אנוסת, and although, according to Rebbe Yehuda he is forbidden to marry her, however, if he did

קדושין תופסין

בחייבי לאוין

The Kidushin DOES take effect. Therefore, there IS Yibum, But Ruvain cannot be Meyabem because she's אכוו.

The Mishnah however, did not mention this case, because דאי לא קתני

The Mishnah does not discuss a marriage of Issur, if they nevertheless married.

========

The Gemara goes on and cites a Machlokes in the following case:

A man died, leaving two or more wives for Yibum to two or more brothers.

איתמר החולץ ליבמתו וחזר וקדשה

One brother performed חליצה and then married her. אמר ר"ל הוא אין חייב על החלוצה אמר ר"ל הוא אין חייב על החלוצה אמר ר"ל הוא אין חייב אמר ר"ל הוא אין חייב על החלוצה החלוצה אמר ר"ל הוא אין חייב על החלוצה אמר ר"ל הוא אין חייב על החלוצה אמר ר"ל הוא אין חייב על החלוצה החלוצה אמר ר"ל הוא אין חייב על החלוצה החלוצה

Although he is אסור אסור to marry her, he is not חייב כרת, because, the איסור אשת איסור was removed for the יבמה who perform Yibum or Chalitzah, and remains so. However, there is a new איסור לאו from the Posuk

אשר לא יבנה

כיון שלא בנה

שוב לא יבנה

Once he did not take her in Yibum, he cannot take her in marriage.

והאחין חייבין על החלוצה כרת

However, if one of the other brothers married her, they would be חייב, because

אחיו כדקיימי קיימי

Regarding the brothers, the איסור אשת איסור remains. Similarly,

על הצרה בין הוא ובין האחים חייבין על הצרה כרת

If after performing Chalitzah, he or one of the brothers married one of the other wives they would be חייב כרת, because regarding the other wives, the איסור אשת אח איסור אשת אח remains even for the Yavam.











ורבי יוחנן אמר בין הוא ובין האחין ורבי יוחנן אמר בין הוא ובין האחין אינן חייבין לא על החלוצה כרת ולא על הצרה כרת מון חייבין לא על החלוצה כרת ולא על הצרה כרת וויב כרת וויב כרת וויב כרת וויב כרת וויב כרת Since at the outset any brother was permitted to perform Yibum with any one of the Yevomos, the איסור אשת אח was removed, and remains so from all of them, because איהו שליחותא דאחים קעביד איהו שליחותא דצרה קעבדה

The Yavam and Yevamah did Yibum or Chalitzah on behalf of the others - And the new שוב לא יבנה 67 איסור לאו applies to all of them.

ורבי יוחנן אמר
בין הוא ובין האחין
בין הוא ובין האחין
אינן חייבין לא על החלוצה כרת
ולא על הצרה כרת
The nk sek vioik was removed
and remains so from all of them
איהו שליחותא
איהו שליחותא
דאחים קעביר
דצרה קעברה

The Gemara continues:

In a case of

החולץ ליבמתו וחזר וקדשה ומת

This brother who married the Yevamah after Chalitzah died, and she falls to the other brothers for Chalitzah – According to קיש לקיש, she is פטור, she's an Ervah of אשת אחד from the first brother who died earlier.

According to חייב, she is חייב in Chalitzah, because she's not an Ervah of אשת אשת, merely חייבי לאוין because of שוב לא יבנה. Indeed, they cannot do Yibum, but must do Chalitzah.

The Gemara proceeds to cite two relevant Braisos: The first Braisa seems to support ביני יוחנן:

החולץ ליבמתו וחזר וקדשה ומת

צריכה חליצה מן האחין

She requires Chalitzah - Apparently, because she's חייבי

The second Braisa seems to support ריש לקיש:

עמד אחד מן האחין וקדשה

אין לה עליו כלום

The Kidushin did not take effect - Apparently because she's חייבי כריתות?

The Gemara offers three answers:





Dedicated By: \_





רב ששת reconciles both Braisos like רבי יוחנן: The first Braisa is indeed like רבי יוחנן, with the second Braisa follows the opinion of רבי עקיבא דאמר אין קידושין תופסין בחייבי לאוין

רב אשי reconciles both Braisos like ריש לקיש: The second Braisa is indeed like ריש לקיש, and is referring to אחין הנולדים, a standard case of brothers who were בעולמו of the מת, and to them the Yevamah is חייבי כריתות. The first Braisa is referring to אחין הילודים, brothers who were born after Yibum, and follows the opinion of רבי שמעון that יבם ולבסוף נולד is not considered אשת אחיו שלא היה בעולמו. Therefore, in this case as well, she's not an Ervah of אשת אח from the first brother.

החולץ ליבמתו וחזר וקדשה ומת צריכה חליצה מן האחין

עמר אחר מן האחין

Rav Sheshes reconciles both Braisos like רבי יוחנן The second Braisa follows

רבי עקיבא אין קידושין תופסין בחייבי לאוין

Rav Ashi reconciles both Braisos like ריש לקיש

The first Braisa is referring to

The second Braisa is referring to אחין הנולדים

אחין הילודים and follows

רבי שמעון

ייכם ולכסוף נולד

is not considered אשת אחיו

שלא היה בעולמו

She is not an Ervah of אשת from the first brother

רבינא reconciles both Braisos like רבינא: The first Braisa is indeed like רבי יוחנן, and is referring to הנולדים, a standard case of brothers who were בעולמו the מת, and to them the Yevamah is חייבי לאוין. The second Braisa is referring to אחין הילודים, brothers who were born after Yibum, and follows the opinion of the ייבם that ייבם that ייבם ולבסוף נולד IS considered אשת אחיו שלא היה בעולמו. Therefore, in this case as well, she IS an Ervah of אשת אח from the first brother.

Ravina reconciles both Braisos like רבי יוחנן

The first Braisa is referring to

אחין הנולדים the Yevamah is

חייבי לאוין

The second Braisa is referring to

אחין הילודים

and follows the

ייבם ולבסוף נולד

IS considered אשת אחיו שלא היה בעולמו

She IS an Ervah of אשת from the first brother



