

A

בס"ד Intro

Today we will בע"ה learn ססכת יבמות ק ק of ק ססכת יבמות מסכת דף קי"ג The topics we will learn about include.

The reasons for נישואי חרש

The distinctions between נישואי and נישואי קטנה



The status of a אשת חרש regarding the איסור אשת איש

The Machlokes if אשם תלוי only applies to ספק חתיכה אחת משתי חתיכות דwo pieces of meat, one definitely אסור, and one definitely מותר, and there is a מותר, and there was eaten.

OR it also applies to חתיכה אחת ספק היתר ספק איסור One piece of meat which was definitely eaten, but there was a ספק whether it was אשת תרש The status of a אשת תרש איסור איסור איסור אשת איש אשת איש אשת איש only applies to

If אשם תלוי only applies to
ספק חתיכה אחת OR ספק היתר משתי חתיכות ספק איסור

The reasons for רבי אלעזר that a ספק אשת איש is a ספק אשת איש

רבי אלעזר The reasons for רבי אלעזר that a אשת חרש is a ספק אשת איש



Dedicated By: \_







The Halacha that אשה שוטה cannot be divorced מדרבנן









So let's review

The Mishnah mentioned that the marriage of a חרש or a מדרבען is effective מדרבען.

The Gemara explains that of the three,

חרש שוטה וקטן

Who are Halachically considered לאו בר דעה, mentally incompetent,

חרש תקינו להו רבנן נישואין

The Chachamim initiated a חקנה only for הרש, דלא אתי לכלל נישואין

Since a חרש will never become capable of נישואין דאורייתא, the Chachamim created a נישואין דרבנן. However, שוטה לא תקינו להו רבנן נישואין

This תקנה was NOT made for a שוטה, an insane man or woman, because,

לא קיימא תקנתא דרבנן

דאין אדם דר עם נחש בכפיפה אחת

The marriage would not last, because a שוטה cannot dwell peacefully with another person, whether a שוטה or שוטה. So too;

קטן לא תקינו להו רבנן נישואין

This תקנה was also NOT made for a minor boy, דאתי לכלל נישואין

Because he will in time become capable of a נישואין when he matures - However,

קטנה תקינו לה רבנן נישואין

The Chachamim DID make this תקנה for a minor girl, even though דאתיא לכלל נישואין?

שלא ינהגו בה מנהג הפקר

So that she would not be abused

=======

The Mishnah mentioned the marriage of a חרשת or a חרשת is effective מדרבגן חרש שוטה וקטן DY7 22 1K/ שוטה חרש קטנה קטן תקינו לה לא תקינו להו לא תקינו להו תקינו להו רבנן רבנן רכנן נישואין נישואין ינהגו בה מנהג הפהו כישואיו

The Gemara continues with several distinctions between the חרשת of a חרשת and the נישואין דרבנן of a יתומה of a קטנה

1.

קטנה ממאנה

חרשת לא ממאנה

Aקטנה can terminate her נישואין through מיאון, but a חרשת cannot;

דא"כ מימנעי ולא נסבי לה

ובטל התקנה

Because this will cause people to refrain from marrying a חרשת - Therefore, the marriage can only be terminated through a Get.









קטנה אכלה בתרומה חרשת לא אכלה בתרומה

A קטנה married to a Kohen, may eat תרומה, but a חרשת; but a married to a Kohen may NOT eat even תרומה דרבנן. Because.

גזירה שמא יאכיל חרש בפקחת

Out of concern that a פקחת married to a כהן חרש, will eat תרומה דאורייתא, in which she is forbidden because her marriage is only מדרבנן, and she is a בת חיובא.

3. קטנה אית לה כתובה חרשת לית לה כתובה

A קטנה receives a Kesubah from her husband, but a חרשת does NOT receive a Kesubah;

דא"כ מימנעי ולא נסבי לה ובטל התקנה

Because this will cause people to refrain from marrying a

=======



The Gemara continues:

אמר רב חייא בר אשי אמר שמואל אשת חרש אין חייבין עליה אשם תלוי

Someone who בשוגג cohabits with the wife of a חרש is

NOT liable for a אשם תלוי. Apparently, שמואל holds that a חרש is not a ספק, but a

ודאי לאו בר דעה Who is NOT capable of acquiring a wife, and she is

certainly NOT a אשת איש; therefore,

אין חייבין עליה אשם תלוי

The Gemara cites another version of Shmuel;

איכא דאמרי

Dedicated By: \_

אמר רב חייא בר אשי אמר שמואל

אשת חרש חייבין עליה אשם תלוי

One who בשוגג cohabits with the wife of a חרש IS liable for a אשם תלוי.

Apparently, שמואל holds that a חרש is not a ודאי, but a ספק לאו בר דעה

And his wife is a ספק אשת איש; therefore, חייבין עליה אשם תלוי









5 The

The Gemara cites a related Mishnah in מסכת תרומות which can be understood both ways:

חמשה לא יתרומו ואם תרמו אין תרומהן תרומה One of which is a

If we hold a חרש is ודאי לאו בר דעה

We understand the Mishnah simply that his separation is NOT חרש at all. However, if we hold that a חרש is ספק לאו בר דעה

We must explain the Mishnah that his separation is ספק תרומה. Therefore,

תרומה תרומה only means that the תרומה does not permit the rest of the produce to be eaten. However, as רבי אלעזר

תרומת חרש לא תצא לחולין

The תרומה must be maintained בקדושת תרומה.



Dedicated By: \_





Now, regarding אשם תלוי, the Gemara cites a well-known Machlokes:

One opinion holds that חייבין עליה אשם תלוי is only in an instance of

ספק חתיכה אחת משתי חתיכות

There were two pieces of fat before him, one was certainly שומן which is חלב, and one was certainly אחור hich is אסור. He ate one of them, and later does not remember which one he ate.

He is ספק חייב אשם תלוי for this ספק, because it was

There certainly was an איסור here.

However, אין חייבין עליה in an instance of חייבה אחת ספק היתר ספק איסור

There was only one piece of fat before him, which was unknown whether it is שומן and חלב, or חלב and אסור and he ate it. In this case, he's פטור מאשם תלוי, because it was לא איתחזק איסורא

There may not have been an איסור here at all.

However, the second opinion holds חייבין עליה אשם תלוי Even in this case.

Now, if we hold that אשת חרש ודאי לאו בר דעה, the אשת is just such a case, one woman, who is a ספק אשת איש ספר.

Therefore, the two versions of Shmuel, where in the first version he ruled

אין חייבין עליה אשם תלוי

In the second version he ruled

חייבין עליה אשם תלוי

The two versions are not necessarily a Machlokes whether Shmuel holds

חרש ודאי לאו בר דעה

OR

חרש ספק לאו בר דעה

Because we could say that Shmuel certainly holds חרש ספק לאו בר דעה

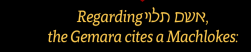
And the two versions disagree in Shmuel's opinion regarding אשם תלוי:

The first version holds that חתיכה אחת אין חייבין עליה אשם תלוי

And the second version holds that חתיכה חייביו עליה אשם תלוי

========

Dedicated By: \_



ONE OPINION:

חייבין עליה אשם תלוי

is only when ספק חתיכה אחת משתי חתיכות

> because it was knock psprik

אין חייבין עליה אשם תלוי

in an instance of חתיכה אחת ספק היתר ספק איסור

> because it was knock psprk kl

SECOND OPINION:

חייבין עליה אשם תלוי

in an instance of ספק חתיכה אחת משתי חתיכות

חייבין עליה אשם תלוי

in an instance of חתיכה אחת ספק היתר ספק איסור

We could say that Shmuel holds חרש ספק לאו בר דעה

And the two versions disagree in Shmuel's opinion regarding אשם תלוי







The Gemara continues:

בעא רב אשי

מ"ט דר' אלעזר

What is the reasoning of ר' אלעזר who holds חרש ספק לאו בר דעה, and therefore, his wife is ספק אשת איש מדאורייתא

מיפשט פשיטא ליה דחרש דעתא קלישתא הוא

Is it because a חרש definitely has a diminished level of understanding;

ומיהו מספקא ליה

אי דעתא צילותא

וקידושיו קידושין

The ספק is whether the חרש is clear minded in having the proper intent when performing an action? If so, his Kiddushin is effective? OR

אי לאו דעתא צילותא

וקידושיו לאו קידושין

A חרש is NOT clear minded enough to have proper intent when performing an action? If so, his Kiddushin is NOT effective.

ולעולם חדא דעתא הוא

But רבי אלעזר agrees that his state-of-mind is constantly on the same level.

או דלמא

OR

פשיטא ליה דדעתיה קלישתא

ולאו דעתא צילותא הוא

A חרש definitely has a diminished level of understanding, which is generally not clear.

והכא היינו טעמא כיון דעתים חלים

ועתים שוטה

However, the effectiveness of his actions is a ספק, because his state-of-mind is NOT constant, and there are times when דעתו צלולה, his mind is clear, and as Rashi writes:

וחיישינן שמא בשעת קידושין חלים היה

During those times,

הידושיו קידושין

And there are times when לאו דעתו צלולה, when

קידושיו לאו קדושין





Dedicated By: \_\_\_





נפקא מינה נפקא מינה להוציא אשתו בגט להוציא אשתו בגט Can he give a **G**et? אי אמרת חדא דעתא הוא כקדושין כך גירושין

According to the first explanation - like his Kiddushin - his איז will be effective מדרבנו.

ואי אמרת עתים חלים ועתים שוטה

קדושי מצי מקדש

גרושי לא מצי מגרש

According to the second explanation that his mind is not constant, his Kiddushin is effective לחומרא, because perhaps he was דעתו צלולה at the time, but his Get cannot be effective לקולא, because perhaps he was לקולא that time.

תיקו

The question remains unresolved.

=======



The Gemara continues to elaborate on the Mishnah which taught;

פקח שנשא פקחת

If a פקח married a פקח, a marriage מדאורייתא, and subsequently

נשתטית, she became a שוטה, insane,

לא יוציא, he may not divorce her.

א"ר יצחק

דבר תורה שוטה מתגרשת

מידי דהוה אפקחת בעל כרחה

An insane woman can be divorced מדאורייתא, just as a sane woman can be divorced against her will, because a **G**et does NOT require the consent of the woman. However, אמרו אינה מגורשת

שלא ינהגו בה מנהג הפקר

The Chachamim initiated a שוטה that a שוטה may not be divorced מדרבנן, so that she would not be abused.

The Gemara explains that this תקנה only applies to a שוטה on the level of

דיודעת לשמור גיטה

ואינה יודעת לשמור עצמה

She has enough understanding to retain her Get. Otherwise, the Get is not effective. However, she does NOT have enough understanding to protect herself from being abused.

========

Dedicated By: \_\_\_









10

The Gemara also explains that רבי יוחנן בן נורי disagrees with the above Rebbe Yitzchok, and with the Chachamim of the Mishnah who taught דבר תורה שוטה מתגרשת
And likewise חרשת מתגרשת

רבי יוחנן בן נורי says; כי היכי דאיש לא מצי מגרש אשה נמי לא מיגרשא





