



בס"ד Intro

Today we will דף כג learn דף כג of Mesechte Yevamos. Some of the key topics and concepts that we will learn about include:

The child of a Jewish father מן השפחה

ומן העובדת כוכבים

From a mother who is either a שפחה כנענית or a non-Jew, has the Halachic status of the mother, a non-Jew. If the mother is a ישראלית the child is a, ישראל if the mother is an עובד כוכבים, the child is an עובד כוכבים.

אחות אחות, the sister of his Yevamah who is bound to him for Yibum –  $\mbox{\rm OR}$ 

אחות חלוצתו, the sister of whom he gave Chalitzah. Are both אסור מדרבנן, because they resemble אחות אשתו



B היא The

חלוצה דרבנן היא

The Issur for a Kohen to marry a woman who performed Chalitzah is merely מדרבנן.





Dedicated By: \_





So let's review.....

The Gemara continues the discussion of יערות אחותו: ערות אחותו ווער יהודה ווברי יוסי ברבי יוסי ברבי יוסי ברבי יהודה בת אשת אביך מי שיש לו אישות לאביך בה מי שיש לו אישות לאביך בה

פרט לאחותו משפחה ועובדת כוכבים

שאין אישות לאביך בה

In a case of אחותו מן האונסין, she is considered אחותו only if she was born from a woman whom the father COULD have married Halachically, which would include even תפשי בהו קדושין, which are תפשי בהו קדושין

But she's not considered אחותו if she's from a the she's not considered. שפחה ועובדת כוכבים. לא תפשי בהו קדושיו

The Gemara adds that she would also be considered אחותו if she is from הייבי כריתות. Although, לא תפשי בהו קדושין? However,

תפשי בהו קדושין לעלמא

They are only אסור to him, but מותר to marry others.

However,

שפחה ועובדת כוכבים

לא תפשי בהו קדושין לעלמא

They cannot marry any Jew.

========

The Gemara goes on to elaborate that this Halachah that a sister born from שפחה ועובדת כוכבים is not considered אחותו is actually derived from two separate Psukim:

According to both רבי יוסי ברבי יהודה ורבנן,

is derived from the Posuk

האשה וילדיה תהיה לאדוניה

Which speaks of a שפחה כנענית married to an עבד עברי; The children retain the status of the mother the שפחה, and

are not ישראלים - Therefore, she is not considered אחותו. However, regarding עובדת כוכבים, there is a Machlokes:

רבי יוסי ברבי יהודה derives it from

מבין אשת אביך as explained earlier

The רבנן derive it from the following:

The Torah forbids intermarriage by saying;

ולא תתחתן בם

בתך לא תתן לבנו

ובתו לא תקח לבנך

The next Posuk says;

כי יסיר את בנך מאחרי

As Rashi explains:

Since the word יסיר, it must be referring to the case of בתך לא תתן לבנו, where a Jewish woman married a non-Jew, and the Torah calls the offspring בנך, your son.

This teaches us:

בנך מישראלית קרוי בנך

ואין בנך הבא מן העובדת כוכבים קרוי בנך

אלא בנה

If the mother is a ישראלית the child is a ישראל, if the mother is an עובד כוכבים, the child is an עובד כוכבים.

Therefore, a sister born from an עובדת כוכבים is not considered אחותו.

=======











3 Zugt di Mishnah; מי שקידש אחת משתי אחיות ואין יודע אי זה מהן קידש

נותן גט לזו וגט לזו

If Ruvain was Mekadesh one of two sisters, Rochel or Leah, and it was later forgotten which one, he must give a Gett to both of them. He cannot marry either one, because each is possibly אחות אשתו and remains אסור even after giving a Gett to one of them.

If he did not give a Gett, and subsequently

Ruvain dies without children,

ולו אח אחד

And he has only one surviving brother, Shimon; חולץ לשתיהן

Shimon must perform Chalitzah with both of them, because each one is possibly obligated in יבום וחליצה as Ruvain's widow.

Rashi points out from the Gemara:

He cannot first be Meyabem one of them, for example Rochel, because perhaps Leah is the true Yevamah, and Rochel is אחות to him as אחות זקוקתו, the sister of his Yevamah.

Even after giving Chalitzah to one of them, for example Rochel, he cannot marry Leah, because perhaps Rochel was indeed the true Yevamah, and Leah is אחות הלוצתו to him as אחות חלוצתו, the sister of whom he gave Chalitzah.

Both אחות מדרבנן אחות AND אחות חלוצתו מדרבנן because

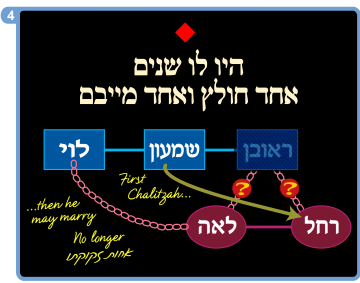
they resemble אחות אשתו.

=======



היו לו שנים אחד חולץ ואחד מייבם

If Ruvain had two surviving brothers, Shimon and Levi, one of them, for example Shimon must first give Chalitzah to Rochel, and only then, may Levi marry Leah. He cannot first be Meyabem – or both certainly cannot be Meyabem – because the first one to be Meyabem is possibly taking אחות זקוקתו. However, after Chalitzah of one, the יקה is removed, and the other one is no longer אחות חלוצתו She's obviously not אחות חלוצתו because it was his brother Shimon – not he, Levi – who performed Chlitzah.









The Mishnah however rules;

קדמו וכנסו

אין מוציאין מידם

If they did not ask, and Shimon and Levy married Rochel and Leah respectively, we do not compel them to divorce them.

As Rashi explains:

- -1- Each brother can claim that he was Meyabem the true Yevamah.
- -2- Even if at the time when Shimon took Rochel, she was אחות זקוקתו, however, after Levi took Leah there is no longer a Zikah, and Rochel is no longer אחות זקוקתו. Therefore, they may both stay.

========



The Mishnah continues:
שנים שקדשו שתי אחיות
זה אינו יודע אי זו קידש
וזה אינו יודע איזו קידש
זה ווה אינו יודע איזו קידש
זה נותן שני גיטין
וזה נותן שני גיטין

If two unrelated men – for example, Ruvain and Gershon were each Mekadesh one of two sisters, Rochel and Leah, and it was later forgotten which man was Mekadesh which woman, each man must give a Gett to both of them. Neither man can marry either woman, because each is possibly אחות אשתו אשתו.









7

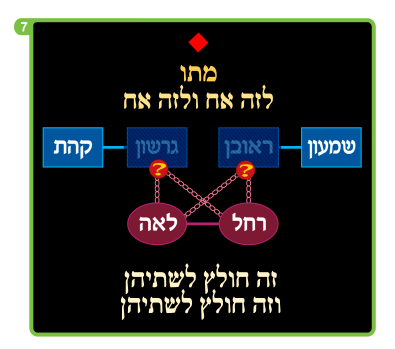
If they did not give Gittin, and subsequently

Ruvain and **G**ershon died without children, לזה אח ולזה אח

And they each have only one surviving brother, Shimon and Kehas;

זה חולץ לשתיהן וזה חולץ לשתיהן

Shimon and Kehas must both perform Chalitzah with both Yevamos, because each one is obligated in יבום וחליצה from either Ruvain or Gershon.



לזה אחד ולזה שנים

If Gershon has only one surviving brother, Kehas, and Ruvain has two surviving brothers, Shimon and Levi, היחיד חולץ לשתיהן

והשנים אחד חולץ ואחד מייבם

Kehas must first give Chalitzah to both Yevamos. As in the previous case, Rashi explains, he cannot be Meyabem one of them;

לא קודם חליצה משום אחות זקוקתו ולא לאחר חליצה משום אחות חלוצה

Also, Kehas must first release her from his ייקה because of Gershon, before one of Ruvain's brothers can be Meyabem.

Then, Shimon must first give Chalitzah to Rochel, and only then, may Levi marry Leah.

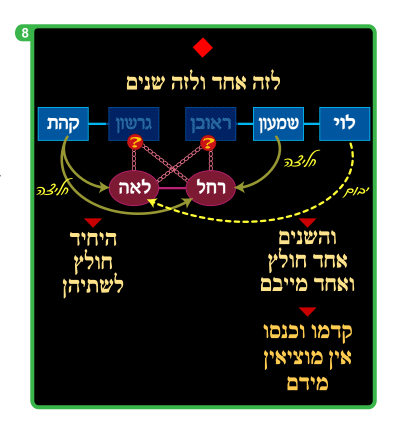
As before, Levi cannot first be Meyabem – or both cannot be Meyabem – because the first one to be Meyabem is possibly taking אחות זקוקתו. However, after Chalitzah of one, the יקה is removed, and the other one is no longer אחות זקוקתו.

קדמו וכנסו

Dedicated By: \_

אין מוציאין מידם אין מוציאין

If they did not ask, and Shimon and Levy married Rochel and Leah respectively, we do not compel them to divorce them.









לזה שנים ולזה שנים

If both men have two brothers:

Ruvain has Shimon and Levi, and Gershon has Khas and Merari:

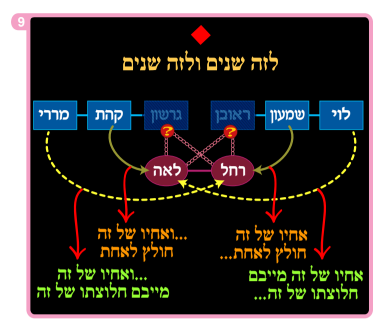
אחיו של זה חולץ לאחת

ואחיו של זה חולץ לאחת

Shimon and Kehas must first give Chalitzah to Rochel and Leah respectively, and only then,

אחיו של זה מייבם חלוצתו של זה ואחיו של זה מייבם חלוצתו של זה

Levi may marry Leah, and Merari may marry Rochel, because they are no longer אחות זקוקתו.



However, קדמו שנים וחלצו

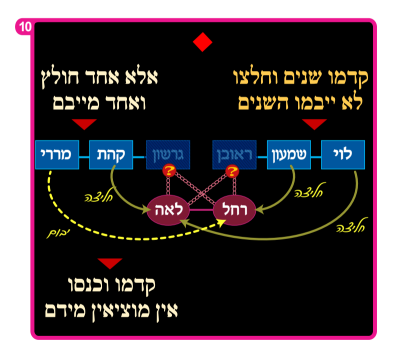
לא ייבמו השנים

אלא אחד חולץ ואחד מייבם

If both brothers of one בעל, for example, Shimon and Levi did Chalitzah with both Yevamos, the two brothers of the other בעל, Kehas and Merari cannot both be Meyabem, because the first one is אחות זקוקתו. Rather, as before, only after Kehas first gives Chalitzah to Rochel, can Merari marry Leah, or vice versa.

קדמו וכנסו אין מוציאין מידם

If they did not ask, and Kehas and Merari married Rochel and Leah, we do not compel them to divorce them.









The Gemara asks from the Mishnah at the beginning of the third Perek:

ארבעה אחין

שנים מהם נשואים שתי אחיות

ומתו הנשואים את האחיות

There are four brothers, ראובן שמעון לוי יהודה.

Two of them, לוי ויהודה, married two sisters, רחל ולאה,

ארבעה אחין
שנים מהם נשואים שתי אחיות
ומתו הנשואים את האחיות
ראובן שמעון לוי יהודה

and later died childless.

The two יבמות now fall for ראובן ושמעון to ראובן ושמעון.

הרי אלו חולצות ולא מתייבמות

Each יבם may only perform אליצה, and not יבם", with any one of the אחות זקוקתו, as each one is אחות זקוקתו, the sister of a יבמה bound to him for יבמה".

ואם קדמו וכנסו יוציאו

If they did not ask, and Ruvain and Shimon married Rochel and Leah, we DO compel them to divorce them.

This is a two-part question:

-1- That Mishnah rules חולצות ולא מתייבמות

Both must perform Chalitzah

While our Mishnah rules

אחד חולץ ואחד מייבם

-2- That Mishnah rules

ואם קדמו וכנסו יוציאו

They must divorce.

While our Mishnah rules

קדמו וכנסו אין מוציאין מידם

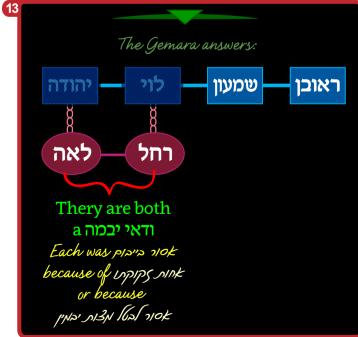
They can stay

13 The Gemara answers:

Dedicated By: \_\_\_\_

There Rochel and Leah are both a ודאי יבמה. Therefore, since each was initially אסור בייבום because of either אחות אחות, or because of אסור לבטל מצות יבמין, they remain אסור because of אשת אח שלא במקום מצוה.











14

However, here each is only a ספק יבמה. Therefore, they can stay, because.

כל חד וחד אימור דידיה קא מתרמיא ליה

- -1- Each brother can claim that he was Meyabem the true Yevamah.
- -2- And if she is not the Yevamah, she's no longer אחות after the Yibum of the other And she is סותר to stay, because according to this צד, she was never אשת אח.



15

The Gemara points out that in all the above cases of ספק, the חלוצה may marry a כהן, because

חלוצה דרבנן היא

וספק חלוצה לא גזרו בהו רבנן

The Issur for a Kohen to marry a woman who performed Chalitzah is merely מדרבנן – because it's similar to a גרושה – and the Chachamim did not prohibit a ספק חלוצה.

Although a Braisa states that it is derived from the Posuk; ואשה גרושה מאשה לא יקחו From the extra word ואשה? The Gemara answers; קרא אסמכתא בעלמא הוא





Dedicated By: \_\_







The Gemara, right after the Mishnah, also pointed out that קידש אחת משתי אחיות

Does not depend on the Shaila in מסכת קידושין whether קידושין שאין מסורין לביאה קדושין שאין מסורין לביאה

הוו קדושין

Whether Kiddushin of which the marriage cannot be consummated, is a valid Kiddushin, because we are speaking of a case of

כשהוכרו ולבסוף נתערבו

At the time of Kiddushin he knew which sister he was Mekadesh, and the Kiddushin was valid, but it was later forgotten, and we therefore have a DOO.





