

Α

בס"ד Intro

Today we will בע"ה learn בקל of Mesechte Yevamos. Some of the topics we will learn about today include:

A discussion of the order of the איסורי ערוה listed in our Mishnah, and an explanation as to why they were presented specifically in this order.

The sources in the Torah for the prohibition of איסורי ערוה even in a case of יבום

The reasoning 15
of the specific order
of the of the

SOURCES of the
איסורי ערוה

Some of the key topics and concepts that we will learn about include:

ייבום

If a man passes away without leaving children, the Torah teaches that the wife is forbidden to marry anyone else, but rather must first undergo ינבוס", in which she marries the brother of her deceased husband, as stated in the Torah in Parshas כי

## חליצה

If the brother of the deceased husband does not wish to marry his sister-in-law, then הליצה must be performed, where they both appear in front of Beis Din. The brother states that he does not wish to marry his sister-in-law, and the sister-in-law then removes his sandal from his right foot and spits in front of him, stating the Pasuk:

ככה יעשה לאיש אשר לא יבנה את בית אחיו

After this ceremony, she is free to marry whomever she pleases.

## צרה

If a person has more than one wife, each wife is called a צרה to the other, as usually the multiple wives do not get along on the best of terms. The term ברה comes from the Pasuk by Penina and Chana אוכעסתה צרתה which the Meforshim explain כולשון צר ואויב.



A woman who was warned by her husband from secluding herself with another man, and ignored this warning, and in fact secluded herself with this man is called a סוטה - and is suspected of committing a sin with this other man. An אשה סוטה is forbidden to live with her husband until she drinks the מים מאררים, as detailed in Parshas ...

## אתי עשה ודחי לא תעשה

In most cases, if there is a מצוות עשה, a positive Mitzvah, the performance of which would cause the transgression of a מצוות א, a negative Mitzvah, we generally say

– עשה דוחה לא תעשה

The מצוות עשה overrides the מצוות לא תעשה, to allow the person to fulfill the positive Mitzvah.











1 So let's review.....

The Gemara seeks to explain the reasoning of the specific order in which the 15 איסורי ערוה are listed in our Mishnah:

The Gemara first mentions two possible criteria which are sometimes used to establish an order of listing.

-1-

תנא חומרי חומרי נקט

We first mention the most stringent case, and then continue in descending order.

-2-

כיון דאתיא מדרשא חביבא ליה

We first mention a case which is derived via a דרשא, but not explicitly written in the Torah, as this was more חביב to the יחכמים.



The Gemara however rejects these criteria, because they do not fit the order of our Mishnah.



As part of the discussion of מלתא דאתיא מדרשא, the Gemara explains that with the exception of one, all איסורי עריות are עיקר איסורייהו בהדיא כתיב בהו

The איסור itself is clearly stated in the Torah.

The exception is;

בתו עיקר איסורא מדרשא

The איסור ערוה of one's daughter is derived from a Drasha.









Let's clarify: There are two separate איסורים – His daughter בת אשתו – His wife's daughter

> Now, in a regular marriage, ιπι is the daughter of both. However, בתו can also be

בתו מאנוסתו – A daughter he had out-of-wedlock, where she is HIS daughter, but not his wife's daughter. Similarly, בת אשתו – Can also be his wife's daughter from a previous marriage, who is NOT his daughter.

Now, let's look at the Psukim. We know that the Psukim in פרשת אחרי are the אזהרות – the prohibitions of the עריות – and the Psukim in פרשת קדושים are the עונשים – the various punishments for each איסור ערוה.

Now, in פרשת אחרי מות we do NOT have an explicit prohibition for בת בנו ובת בתו, his daughter, but only for בת בנו ובת בתו, his granddaughters; as the Posuk says;

ערות בת בנך או בת בתך לא תגלה ערותן כי ערותך הנה

However, we DO have an explicit prohibition for בת אשתו, his wife's daughter and granddaughters; as the Pasuk

ערות אשה ובתה לא תגלה

את בת בנה ואת בת בתה לא תהח לגלות ערותה

שארה הוה זמה היא

As Rashi explains; the second Posuk mentions the word אשה, which is defined as an Halachically married wife, hence בת אשתו. However, the first Posuk does not mention the word אשה at all, and therefore includes even offspring בתו - And since מאנוסתו is not mentioned, אתיא הנה הנה

As Rashi writes; לאיסורא - We learn the prohibition of בתו מאנוסתו via this בת אשתו – גזירה שוה

מה התם בתו כבת בתו

אף כאן בתו כבת בתו

(לשוו רש"י)

The daughter and granddaughters are equally .

Regarding the punishment of בת אשתו – and by extension of בתו מאנוסתו:

Since in the above-mentioned Posuk of בת אשתו it says;

And in פרשת קדושים, regarding the עונש for חמותו, one's mother-in-law, the Posuk says;

ואיש אשר יקח את אשה ואת אמה

זמה היא באש ישרפו

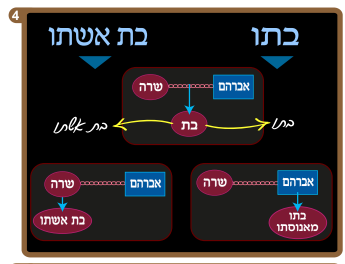
As Rashi writes, we learn the punishment of בת אשתו from – גזירה שוה via this חמותו

מה להלן שריפה

אף כאן שריפה

(לשוו רש"י)

בת אשתו is then learned from בתו מאנוסתו for בתו מאנוסתו based on the earlier הנה חנה of גזירה שוה.





Review



Regarding the order of the Mishnah, the Gemara concludes:

תנא קורבי קורבי נקט

The Mishnah follows a pattern of categories and groups by giving precedence to the closer relatives of the יבם. Therefore,

תנא בתו ובת בתו ובת בנו דקרובי עצמו

The Mishnah first mentions the daughter and granddaughters of the יבם, because they are his closest blood relatives - As Rashi explains;

ואין בכולן קרובות כאלו

Of the 15, none are closer than these.

Tosfos explains that בתו ובת בחו are considered closer that אחותו, because,

ברא כרעיה דאבוה – Offspring are considered an extension of the parent.

ואיידי דתנא שלשה דורות למטה דידיה

תנא נמי שלשה דורות למטה דידה

After teaching three generations below the יבם, the Mishnah teaches three generations below his wife;

בת אשתו ובת בנה ובת בתה

His wife's daughter and granddaughters Rashi adds;

ואע"ג דהנך לאו משום קורבה דידיה אסירן ליה

Even though these are not his blood relatives

ואיידי דתנא שלשה דורות למטה דידה

תנא שלשה דורות למעלה דידה

After teaching three generations BELOW his wife, the Mishnah proceeds to list three generations ABOVE his

חמותו ואם חמותו ואם חמיו

His wife's mother and grandmothers

The Mishnah now comes back to the יבם 's blood relatives:

ותנא אחותו ואחות אמו דקרובי עצמו

And teaches about his sister, and his maternal aunt, who are his blood relatives, but not as close as בתו

ואיידי דאיירי באיסור אחוה

חוא אחוח אשחו

And while discussing the prohibition of siblings, the Mishnah teaches about his wife's sister, and also about אשת אחיו מאמו - his maternal brother's wife.

For the very same reason,

איידי דאיירי באיסור אחוה

תנא אשת אחיו שלא היה בעולמו

The Mishnah first teaches

אשת אחיו שלא היה בעולמו, which has an element of,

And then mentions כלתו, his daughter-in-law –









7

The Gemara next explains the לשון המשנה:

פוטרות צרותיהן וצרות צרותיהן

מן החליצה ומן הייבום

The word פוטרות, as opposed to אוסרות teaches the following:

דבמקום מצוה הוא דאסירה צרה

ושלא במקום מצוה שריא

Only in a potential ערוה situation - where the ערוה of the מר and the או צרת ערוה sit the בים's brother – is the Tzarah אטר to the בים, because, since she is פטור from יבם, she is an אשת אח אשת אח ושלא במקום מצוה However, in a case where the בעל is a stranger to the ערוה srelative, then, when the ערוה dies, that relative is allowed to marry the איסור, because there is מור איסור.

If the Mishnah had used the word אוסרות, we might have mistakenly thought that צרת ערוה is an independent איסור – That all co-wives of an ערוה become אסור to the ערוה s relatives.

\_\_\_\_\_



8 In the phrase

פוטרות...מן החליצה ומן הייבום

The addition of the words מן החליצה teaches;

כל העולה לייבום עולה לחליצה

וכל שאינו עולה לייבום אינו עולה לחליצה

And as Rashi, in explanation, adds a critical word to this phrase;

דכל העולה לזיקת ייבום

עולה לזיקת חליצה

וכל שאין עולה לזיקת ייבום

פטורה מו החליצה

Only where there is a bond, which binds the יבמה to the יבם for חליצה required to release that bond.

However, where there is NO bond for ייבום, as in the case of ערוה וצרת ערוה, there is no need for חליצה.

Had the Mishnah just said הייבום, we might have mistakenly thought that a זיקה exists even in a case of ערוה וצרת, and the פטור – as taught on Amud Bais – is merely a גזירת to exempt from היצה to exempt from הליצה is still required to release the הייבום.

\_\_\_\_\_







The Mishnah mentions חליצה before ייבום, because it follows the opinion of אבא שאול in the following Machlokes, elaborated on further on Daf לט:

The רבנו sav;

מצות יבום קודמת למצות חליצה

Yibum is preferred. As the Psukim read, the brother shall perform " with the wife of his deceased brother. And if he does not wish to do so, she shall perform חליצה.

אבא שאול says;

מצות חליצה קודמת למצות ייבום

is preferred. Because, according to ייבום, in סליצה, if one is not completely מכוון לשם שמים, he is considered כאילו פוגע בערוה

The Gemara now proceeds to explain the Mishnah:

From where in the Torah do we derive this Halachah that an ערוה, and her צרה and צרה, are in fact חליצה וייבום?

Regarding אחות אשה, the prohibition of marrying one's wife's sister, the Pasuk says;

ואשה אל אחותה לא תקח

לצרור לגלות ערותה עליה בחייה

Where the word עליה is superfluous -

And regarding ייבום the Pasuk says;

יבמה יבא עליה

The עליה עליה of עליה עליה teaches

מה להלן במקום מצוה

אף כאן במקום מצוה

The איסור אחות אשה applies even ara case of במקום, even in a case of יבום; ואמר רחמנא לא תקח

The Torah says do not take an אחות אשה even in a case of יבום – hence she is פטור from יבום.

We learn that the פטור is also פטור, from the superfluous word

And צרת צרה, from the fact that the Torah writes , tern the with a double Reish

שאר עריות, the other עריות are then compared to אחות אשה: מה אחות אשה מיוחדת שהיא ערוה

וחייבין על זדונה כרת ועל שגגתה חטאת

In the same way that אות אשה is an איסור ערוה, punishable by כרת , and a קרבן חטאת בשוגג, and therefore,

ואסורה לירח וצרחה אסורה

She is forbidden to the יבם, and her צרה is likewise forbidden – אף כל שהיא ערוה

וחייבין על זדונה כרת ועל שגגתה חטאת

אסורה ליבם וצרתה אסורה

So too, all עריות which meet this criteria - and their צרות, are forbidden as well.

The Braisa concludes:

מכאו אמרו חכמים

חמש עשרה נשים פוטרות צרותיהן וצרות צרותיהן

מן החליצה ומן הייבום

This is the source of the Mishnah's ruling at the beginning of the Masechta.

אבא שאול רבנן מצות חליצה מצות יבום קודמת ון פואץ בערום



