

A

בס"ד Intro

Today we will בע"ה learn דף סf Mesechte Yevamos. Some of the topics we will learn about today include:

## אתי עשה ודחי לא תעשה

In most cases, if there is a מצוות עשה, a positive Mitzvah, the performance of which would cause the transgression of a מצוות א, a negative Mitzvah, we say

עשה ודחי לא תעשה, the עשה overrides the לא תעשה, to allow the person to fulfill the מצוות עשה.

## סמוכים

Two Psukim or Parshiyos that are written in the Torah right next to each other are meant to teach certain Halachos.

שעטנז

Shatnesz is a garment or fabric made of a mixture of wool and linen. It is forbidden to wear, or to cover oneself with it, as stated in the Torah;

לא תלבש שעטנז צמר ופשתים יחדיו

## ציציח

It is a מצוה in the Torah to wear fringes, twisted threads, on each corner of a four-cornered garment. As the Pasuk that we recite in Krias Shma says;

ועשו להם ציצית על כנפי בגדיהם לדורותם And the Pasuk in Parshas כי תצא states גדילים תעשה לך על ארבע כנפות כסותך אשר תכסה בה











1 So let's review.....

The Gemara on the previous Daf taught that we derive the Halachah that an טרוה is

פטור מן החליצה ומן היבום

from a עליה שוה as follows:

Regarding אחות אשה, the Pasuk says;

ואשה אל אחותה לא תקח

לצרור לגלות ערותה עליה בחייה

Where the word עליה is superfluous -

And regarding יבום the Pasuk says;

יבמה יבא עליה

The עליה עליה of עליה עליה teaches

מה להלן במקום מצוה

אף כאן במקום מצוה

The איסור אחות applies even in a case of ייבום;

ואמר רחמנא לא תקח

The Torah says do not take an אחות אשה even in a case of ייבום - hence she, and all other עריות are ייבום from ייבום.".



2 The Gemara questions the need for this לימוד:

Why would we think that ייבום be performed in a case of ערוה?

Although there is a concept of
אתי עשה ודחי לא תעשה

A positive commandment overrides a negative commandment? However.

אימר דאמרינן אתי עשה ודחי לא תעשה

לא תעשה גרידא

לא תעשה שיש בו כרת מי דחי

An אשט can only override a standard אלא which carries a penalty of אול, but cannot override a אי which carries a penalty of כחלקות?



Before answering this question, the Gemara digresses into a lengthy discussion as to the source of עשה דוחה לא תעשה.

THE גמרא DIGRESSES INTO THE SOURCE OF עשה דוחה לא תעשה







The Gemara cites two consecutive Psukim in פרשת כי תצא: לא תלבש שעטנז צמר ופשתים יחדיו

The prohibition of wearing שעטנו, a garment made of wool and linen - followed by

גדילים תעשה לך על ארבע כנפות כסותך אשר תכסה בה

The Mitzvah of wearing Tzitzis on a four-cornered garment From the fact that these Psukim are סמוכים, adjacent to each other, we learn that one may affix woolen ציצית onto a linen garment or vice versa, as the מצות עשה סמצות עשה עשה לא overrides the א שעטנז fo תעשה עשה דוחה לא This serves as the basic source for עשה דוחה לא סמצות העשה



The Gemara first elaborates on the concept of אמר רבי אלעזר אמר רבי אלעזר The Pasuk in Tehillim says; סמוכים לעד לעולם עשוים באמת וישר באמת ויושר adjacent Psukim, were written in this manner, פאמר with a purpose, to teach us certain Halachos of the Torah.



The Gemara cites an example of another Halachah learnt from סמוכים:

אמר רב ששת אמר ר' אלעזר משום רבי אלעזר בן עזריה מנין ליבמה שנפלה לפני מוכה שחין שאין חוסמין אותה

If a יבט has physical conditions that are repulsive, the יבט may voice her objections to יבום must agree to חליצה. This is learned from the סמיכות of the Pasuk;

יישבו אחים יחדיו, which introduces the laws of ייבום, and the Pasuk:

איסור שור בדישו of muzzling an animal while it works -

to teach, that we do not stifle the objections of the יבמה in such a case.









7 The Gemara teaches further regarding רבי יהודה, that even סמוכים, that even בעלמא לא דריש

ובמשנה תורה דריש

Even though Rebbe Yehuda does not Darshen סמוכים in the first four המוכים, he does Darshen דברים in Sefer.

רבי יהודה

בעלמא

תומשים First 4

ספר דברים

לא דריש

DOES

DOES

Does

Darshen

סמוכים

The Gemara proceeds to prove this point by citing the following Braisa:

The Posuk in פרשת משפטים - which is in ספר שמות - says; - ספר שמות - A sorceress must be put to death - By which method?

פרשת משפטים in ספר שמות מכשפה לא תוזיה A sorceress must be put to death By which method?

פן עזאי says, since the immediately following Posuk is כל שוכב עם בהמה מות יומת,

Based on סמוכים, we can derive

מה שוכב עם בהמה בסקילה

אף מכשפה בסקילה

Rashi explains that שוכב עם בהמש itself, where it says; מות יומתו דמיהם בח

Is learned via a גזירה אויר from אוב וידעוני, where it says; מות יומתו באבן ירגמו אותם דמיהם במ

Which teaches that סקילה is always interpreted as סקילה However, רבי יהודה argues and says;

וכי מפני שסמכו ענין לו נוציא זה לסקילה

We cannot derive סקילה based on סמוכים.

Rather, since אוב וידעוני בכלל מכשפים -

אוב וידעוני is a form of sorcery,

We derive מכשפה directly from אוב וידעוני;

מה אוב וידעוני בסקילה

אף מכשפה בסקילה

Via a different method, as Rashi explains;

שזו מדה בתורה

כל דבר שהיה בכלל ויצא מן הכלל ללמד

לא ללמד על עצמו יצא

אלא ללמד על הכלל כולו יצא

Obviously, רבי יהודה does NOT generally Darshen סמוכים.









However, the Gemara cites a Mishnah in which we see that רבי does Darshen ספר דברים in ספר דברים.

דתנן נושא אדם אנוסת אביו ומפותת אביו

The מותר hold, it is מותר for one to marry a woman with whom his father had an out-of-wedlock relationship. As Rashi explains, the Torah prohibits only his father's WIFE, as the Pasuk states; ערות אשת אביך לא תגלה

And אישות only refers to קידושין, a proper Halachic marriage. However,

רבי יהודה אוסר באנוסת אביו ומפותת אביו

Rebbe Yehuda holds that it is אסור, because the Pasuk in פרשת כי - which is in ספר דברים - states;

לא יקח איש את אשת אביו

ולא יגלה כנף אביו

One may not reveal the  $\sigma$ , the robe, of his father - Which the Gemara interprets as;

כנף שראה אביו לא יגלה

Rebbe Yehuda holds that this must be referring to אנוסת אביו, because the immediately preceding Pasuk is

ונתן האיש השוכב עמה לאבי הנערה חמשים כסף

which is talking about a case of אונס.

ספר דברים in סמוכים Darshens ספר דברים

1

The סמוכים however hold that this is not a case of סמוכים, because the phrase לא יקח איש את אשת והterposes between the phrase אונס and the previous Posuk of אונס אונס.

Rather the phrase שומרת יבם is referring to a שומרת יבם, because she is

כנף הראוי לאביו - a יבמה awaiting either ייבום or הליצה from his father.

דף ציז בשני לאוין - And the Gemara later דף ציז says there are actually three איסורים for the son to marry his father's יבמה:

- -1- כנף אביו
- -2- דודתו
- יבמה לשוק -3-











The Gemara explains that Rebbe Yehuda Darshens סמוכים in this case because of one of two reasons:

-1- איבעית אימא משום דמוכח -1 – Because it is evident.

Since it was written here, right after אונס, it must be speaking of אנוסת אביי - whereas an additional Issur for שומרת יבם should have been written with the other עריות in Parshas Acharei Mos. -2- ואיבעית אימא משום דמופני -Because the phrase of ולא יגלה כנף is superfluous.

Therefore, it must be teaching a חידוש, that even אנוסת אביו is whereas the father's שומרת יבם is already אסור for other reasons mentioned earlier.

=======



The same reasoning, continues the Gemara, applies to the חסמיכות סל בציצית בציצית mentioned earlier:
לא תלבש שעטנז צמר ופשתים יחדיו
Followed by
גדילים תעשה לך על ארבע כנפות כסותך אשר תכסה בה
From which, based on סמוכים, we derive



14

-1- איבעית אימא משום דמוכח

Since it was written here, right after שעטנו, it must be teaching שעטני - whereas other הלכות ציצית should have been written in the Parsha of Tzizis in שרח שלח.

-2- איבעית אימא משום דמופנה - Because the Pasuk of שעטנו here is superfluous, since the Pasuk in Parshas Kedoshim already states:

ובגד כלאים שעטנז לא יעלה עליר

Therefore, it must be teaching a עשה סלאים בציצית סל כלאים. and עשה, and עשה, דוחה לא תעשה.











However, the Gemara questions this assumption that the Posuk לא תלבש שעטנז צמר ופשתים יחדיו is מופנה, and argues במרא The גמרא questions this that כלא תלבש שעלטנו צבר ופשתים יוזריי נופנה is מופנה

16

הני מצרך צריכי - Both, this Posuk, and ובגד כלאים שעטנז לא יעלה עליך ובגד כלאים שעטנז לא יעלה עליך אר ובגד כלאים פאטנז לא יעלה inherent to שעטנז? העלה עליך alone, we might have thought כל דרך העלאה אסר רחמנא ואפילו מוכרי כסות

That even having garments draped over one's body, as garment vendors do, is forbidden - and as Rashi explains, even though they do not have physical הנאה, such as warmth or protection provided by these garments, as they wear it only for display – we might have thought it is nevertheless אסור? Therefore, כתב רחמנא לא תלבש שעטנז

דומיא דלבישה דאית ביה הנאה

To teach that only wearing garments - from which one generally has הנאה – is אסור, but מוכרי כסות for display is מוכרי לא חלבש שעטנו And, from לא תלבש שעטנו alone, we might have thought that only

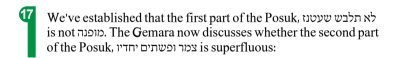
הנייתה דנפיש - wearing it is אסור, because it is a significant הנאה, but הנאה, draping it is מותר, even with הנאה, because it is not considered a significant הנאה? Therefore,

עליך עלה עלה כתב רחמנא - To teach that even העלאה with הנאה is Assur.

========

הני מצרך צריכי לא תלבש שטטנו כל דרך העלאה לבישה דנפיש הנייתה אסר רחמנא אסור ואפילו מוכרי כסות but העלאה, draping it לש"ל מותר, DON'T have NOT considered physical הנאה, a SIGNIFICANT הנאה? Wear it ONLY for display אפור Nevertheless כתב רחמנא לא תלבש שעטנו

דומיא דלבישה דאית ביה הנאה





is אסור







However, according to the ישמעאל זבי רבי ישמעה it is מופנה, because we already know the definition of עעטנז, as the תנא דבי רבי רבי taught

הואיל ונאמרו בתורה סתם בגדים

The Torah mentions the word בגדים numerous times without defining it.

ופרט לך הכתוב באחד מהן צמר ופשתים

But does define it in one Posuk regarding צרעת, where it says; והבגד כי יהיה בו נגע צרעת

בבגד צמר או בבגד פשתים

To teach us

אף כל צמר ופשתים

Wherever the Torah mentions the word בגד, it is defined as a garment made of either wool or linen, unless otherwise specified. Therefore, the words צמר ופשחים יחדו are מופנה allows us to derive טמוכים by way of טמוכים.

========



19

The Gemara next asks - according to תנא דבי רבי ישמעאל - why can't we simply derive עשה דוחה לא תעשה from ניצית itself?

Where it says;

ועשו להם ציצית על כנפי בגדיהם לדורותם ונתנו על ציצית הכנף פתיל תכלת.

The word בגדיהם refers to a garment of wool or linen, and the Torah commands us to attach a פתיל תכלת, a thread of wool to these garments, which is עשה דוחה לא Obviously, כלאים בציצית?









The Gemara answers that we could say קון כנף מין כנף - The Tzizis must be of the same material as the garment - woolen Tzizis on a woolen garment, linen Tzizis on a linen garment - and no כלאים.





