

A

בס"ז

Today we will בע"ה learn דף מ"א of סכת יבמות מסכת יבמות ה"א learn בע"ה The topics we will learn about include.

Various איז regarding a איז who was מקדש the sister of the שומרת יבם שומרת יבם שומרת יבם שומרת יבם

The time in which a שומרת יבם is allowed to perform יבום

A אח who was מקדש the SISTER of the שומרת יבם



The time in which a שומרת יבם is allowed to perform חליצה and יבום

The time in which women who were previously married are allowed to remarry

The time in which women who were previously married

The requirements to provide monetary support to the חליצה or יבום in the period prior to שומרת יבם

The requirements

to provide

monetary support

to the שומרת יבם

are allowed to remarry







So let's review

Zugt di Mishna:

## החולץ ליבמתו ונשא אחיו את אחותה

There were three brothers, ראובן שמעון ולוי.

Shimon, who was married to Rochel, died, and Ruvain did Chalitzah with Rochel.

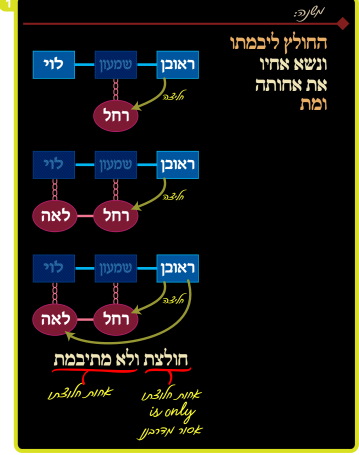
Levi then married Rochel's sister Leah.

### ומת

Levi subsequently died, and Leah now falls for Yibum to Ruvain.

### חולצת ולא מתיבמת

Ruvain may not be Meyabem Leah, because she's אחות אות However, she requires חליצה, because אחות אסור מדרבון is only אסור מדרבון.



# 🛂 וכן המגרש את אשתו

This is a simple case of two brothers, ואובן ושמעון. Ruvain was married to Rochel, and divorced her.

### ונשא אחיו את אחותה ומת

Shimon then married her sister Leah, and subsequently died.

### הרי זו פטורה

Leah is totally exempt from מצות יבום. She does not even require Chalitzah, because she is אחות אשתו of Ruvain, which is an ערוה דאורייתא during the lifetime of his ex-wife Rochel.









3 1

As the Gemara explains the difference between the above two cases;

אמר ריש לקיש כאן שנה רבי אחות גרושה מדברי תורה ואחות חלוצה מדברי סופרים

========



The Mishna now continues with cases of שומרת יבם שומרת יבם שומרת יבם שקידש אחיו את אחותה
There were three brothers, ראובן שמעון ולוי,
Shimon, who was married to Rochel, died,

and while Rochel was awaiting Yibum from Ruvain or Levi, Levi went ahead and was מקדש Rochel's sister, Leah. At this point Levi cannot move forward, as will soon be explained. Therefore,

משום רבי יהודה בן בתירא אמרו

אומרים לו המתן עד שיעשה אחיך מעשה

Levi is instructed to wait until Ruvain acts.

חלץ לה אחיו או כנסה

Once Ruvain performed Yibum or Chalitzah with Rochel, יכנוס את אשתו

Levi can now marry Leah.

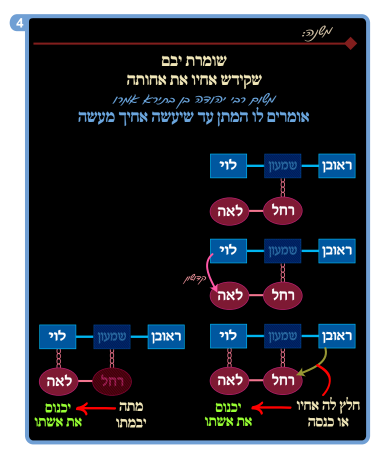
OR,

מתה יבמתו

If the Yevamah, Rochel, passed away

יכנוס את אשתו

Levi can now marry Leah.





Dedicated By: \_





מח ירח

If the Yavam, Ruvain, passed away, and there are no brothers, Rochel is now זקוק to Levi. Therefore, יוציא את אשתו בגט

He must divorce his wife, Leah, because he can never marry her. Leah is now אסור to Levi as אחות זקוקתו; and after Levi does Chalitzah with Rochel, Leah will be אסור to Levi as אחות חלוצתו.

ואשת אחיו בחליצה

And he must perform חליצה with Rochel. He cannot do Yibum with Rochel, because she's אחות אשתו, even after the Gett. However, she still requires Chalitzah, even though she's an ערוה דאורייתא, because she was NOT an Ervah בשעת נפילה when the Zikah was הל, because Levi had not yet been Mekadesh Leah.

These were also the reasons why Levi could not move forward before Ruvain did Yibum or Chalitzah to remove the Zikah.

========

The גמרא continues with the above case of and asks שומרת יבם שקידש אחיו את מתה אשתו

מהו ביבמתו

If Levi's wife, Leah, passed away, would he be permitted to perform יבום with the Yevamah, Rochel?

This is in fact a מחלוקת אמוראים:

רב ורבי חנינא דאמרי תרווייהו מתה אשתו

מותר יבמתו

Ray and Rebbe Chanina say that he is permitted to perform Yibum

משום דהואי יבמה שהותרה

Because Rochel was originally מותר to him when Shimon died, before he was Mekadesh Leah,

ונאסרה

She then became אסור as a result of his קידושין of Leah תחזור להיתירה הראשון

Now that Leah died, and Rochel is no longer אחות אשתו, she returns to the original היתר of Yibum

שמואל ורב אסי דאמרי תרווייהו

מתה אשתו

Dedicated By: \_

אסור ביבמתו

Shmuel and Rebbe Assi say that he is forbidden to יבום perform

כיון שעמדה עליו שעה אחת באיסור

Since there was a time in which she was אסור for Yibum נאסרה עליו עולמית

She remains אסור forever.













The גמרא compares this Machlokes to a similar Machlokes further on דף קט:

המגרש את האשה והחזירה מותרת ליבם

ורבי אלעזר אוסר

The בעל divorced his wife, re-married her בהיתר, and then died.

Here too, the איסור אשת איסור מותר was potentially מותר for Yibum before the divorce; it was אסור after the divorce because there is no potential for Yibum; it is potentially מותר for Yibum again after the re-marriage.

The בנן say she's מותר for Yibum, because, תחזור להיתירה הראשון החזור להיתירה הראשון says she's אסור for Yibum, because, כיון שעמדה עליו שעה אחת באיסור נאסרה עליו שולמית Apparently, this is the same Machlokes?

The Gemara differentiates as follows:
Perhaps, ראטרה עליו עולמית only holds נאטרה עליו עולמית there,
because the Issur was BEFORE שעת נפילה. However, here
he would agree that תחזור להיתירה הראשון, because the Issur
came AFTER שעת נפילה.

Similarly, perhaps, the תחזור להיתירה הראשון only hold שעת נפילה האיטור להיתירה שעת נפילה diagree there, because there was no Issur any time after שעת. However, here they would agree that עליז עולמית, the sur was DURING the נפילה, even though it did not come AT שעת נפילה. שעת נפילה.

=======

The Gemara continues with the next Mishnah:

The אמרא compares this Machlokes to a similar Machlokes:

המגרש את האשה
תנא קמא ורבי אלעזר
תנא קמא ורבי אלעזר
אוסר
ליכם
תחזור כיון שעמדה עליו
להיתירה שעה אחת באיסור
הראשון נאסרה עליו





Dedicated By: \_





היבמה לא תחלוץ ולא תתייבם עד שיש לה שלשה חדשים

The יבמה should not perform Chalitzah or Yibum until three months have passed from when her husband died.

The Gemara explains; בשלמא לא תתייבם

It is understood that she is אסור to do Yibum, because שמא יהא הולד בו קיימא

וקא פגע באיסור אשת אח דאורייתא

She might be מעוברת and give birth to a viable child. If so, there is no חיוב יבום, and they will transgress the Issur of אשת אח

אלא לא תחלוץ אמאי

What would be the problem in performing חליצה?

After discussing various reasons, the גמרא concludes: She may not do Chalitzah,

משום דרבי יוסי

Rabbi Yosi derives the source from the following Posuk; אם לא יחפץ האיש לקחת את יבמתו וגו

If the brother does not wish to perform Yibum, she then performs Chalitzah - which implies;

הא אם חפץ יבם

But if he had wanted to, he would be allowed to perform Yibum. This teaches us;

כל העולה ליבום עולה לחליצה

Only those who are allowed to perform יבום are allowed to perform אליצה instead, but those that are NOT allowed to do Yibum are not allowed to do Chalitzah either.

Therefore, during the first three months where he is not allowed to perform חליצה, he is not allowed to perform יבום either.

היבמה לא תחלוץ ולא תתייבם ער שיש לה שלשה חרשים בשלמא לא תתייבם שמא יהא הולד בן קיימא וקא פגע באיסור אשת אח דאורייתא אלא לא תחלוץ אמאי? After discussing various reasons, the KNY concludes: משום דרבי יוסי: כל העולה ליבום עולה לחליצה But those that are NOT allowed to do Yibum are not allowed to do Chalitzah either

The Gemara questions this from a Braisa; הספיקות חולצות ולא מתייבמות

This is the case of

שקידש אחת משתי אחיות

ואינו יודע איזה מהן קידש

He was מקדש one of two sisters, and he is unsure which one he was מקדש.

They are both required to perform חליצה, but are not allowed to perform יבום וקתני חולצת

We see that although they are not allowed to perform יבום, they are allowed to perform חליצה?









12 The הילוק makes a הילוק התם אם יבא אליהו ויאמר הא קידש בת חליצה וייבום היא

In the case of ספיקות, had Eliyahu HaNavi arrived and verified the sister which was מתקדשת, she would then be eligible for both Yibum and Chalitzah;

הכא אם יבא אליהו ויאמר דהא לא איעברא

מי משגח ביה ויבמינן לה

However in the case of a שומרת יבם , had Eliyahu HaNavi arrived and verified that she is not מעוברת, would we have considered his words and allowed her to perform Yibum? We do not:

As we see regarding הא קטנה דלאו בת איעבורי היא ואפ"ה צריכה להמתין ג' חדשים

Even a minor who does not have the possibility of being מעוברת, is still required to wait three months before she remarries.

This indicates that waiting three months is not merely a חשש of maybe she's מעוברת, but a תקנת חכמים, which makes her not ראויה ליבום, and therefore, not ראויה לחליצה.

אם יכא אליהו אם יכא אליהו אם יכא אליהו אם יכא אליהו ויאמר הא קידש ויאמר דהא לא איעברא בת חליצה מי משגח ביה וייבום היא ויבמינן לה?

אש see...
הא קטנה דלאו בת איעבורי היא ואפ"ה צריכה להמתין ג' חדשים

The Gemara continues with the הלכות of supporting a שומרת יבם:

יבמה שלשה חדשים הראשונים נזונת משל בעל

In the first three months she receives support through the money of her deceased husband. The reason being, that he is the cause that prevents her from getting married. The possibility that she's אמעוברת with his child is why she must wait before performing Yibum or Chalitzah.

מכאן ואילך אינה נזונת לא משל בעל ולא משל יבם From then and on she is not supported by her deceased husband's estate, nor by the Yavam.

עמד בדין וברח

If the Bais Din ruled that the  $\neg \neg$  must perform Yibum or Chalitzah and he ran away,

נזונת משל יבם

She is then supported from the money of the יבם









14

The גמרא now presents the following question נפלה לפני יבם הטו

If she fell for יבם with a יבם who is a minor מיבם לית לה

She doesn't receive support from the יבם מבעל מאי

Would she then receive support from her deceased husband?

פליגי בה רב אחא ורבינא

This is an argument of Rav Acha and Ravina חד אמר אית לה וחד אמר לית לה

One ruled that she receives support, and one ruled that she does not receive support

והלכתא לית לה

And the final ruling is that she does not receive support, because

משמיא קנסוה

It was divine intent that she be put into a situation that requires her to wait.

========



**15** 

Now the Gemara quotes a ברייתא

יבמה שחלצו לה אחין בתוך שלשה

If one of the אחץ went and performed חליצה during the waiting period

צריכה להמתין שלשה חדשים

Then the יבמה is still required to wait until three months have passed from the day her husband passed away. However in the case of ילאחר ג'

When one of the אחין performs חליצה after the three months have passed.

אין צריכה להמתין ג' חדשים

She is no longer required to wait three months - she can get married right away - Because the waiting period begins from מיתת הבעל.

The Gemara asks:

מ"ש מגט

Dedicated By: \_\_\_

דרב אמר משעת נתינה

ושמואל אמר משעת כתיבה

After a Gett a woman must also wait ג' חדשים.

According to Rav, they are counted from the day it was given, which is the equivalent of Chalitzah. According to Shmuel, from the day it was written, which is the equivalent of מיתת הבעל because after a Gett was written they may no longer be מיחד, or it would render the Gett גט ישן.

Why according to Rav do we wait ג' חדשים after a **G**ett, and we do not wait ג' חדשים after the Chalitzah?







## יבמות דף מא





אמר רבא

ק"ו

איסור כרת התרת

איסור לאו לא כ"ש

Since we were מתיר the former Issur Koreis of אשת in Yibum after מתיר, we are certainly מתיר the former Issur Lav of יבמה לשוק after ג' חדשים.





