



בס"ד Intro

Today we will בע"ה learn דף ה of Mesechte Yevamos. Some of the topics we will learn about today include:

The continuation of the discussion of תעשה לא תעשה, and possible sources for this Halachah In most cases, if there is a מצוות עשה, a positive Mitzvah, the performance of which would cause the transgression of a מצוות אל, a negative Mitzvah, we say אתי עשה ודחי לא תעשה, the עשה overrides the לא תעשה, to allow the person to fulfill the מצוות עשה.

## מצורע

A Metzora is a person who has developed a white patch on his skin, and after an examination by a Kohen, was pronounced a Metzora. There is a multi-step process of Tahara, purification for the Metzora, including bringing two birds, shaving all parts of the body that have a collection of hair and that are exposed, immersing in a Mikvah, waiting a 7 day period, again Shaving and Toiveling in a Mikvah, and bringing Korbanos on the 8th day.



## שעטנז

Shatnesz is a garment or fabric made of a mixture of wool and linen, which is forbidden by the Torah to wear, or to cover oneself with, as is stated in the Torah לא תלבש שעטנז צמר ופשתים יחדיו











So let's review.....

The Gemara on the previous Daf had begun a discussion regarding

עשה דוחה לא תעשה

A positive Mitzvah overrides a negative prohibition, if the two coincide.

This is derived from the following two Psukim: לא תלבש שעטנז צמר ופשתים יחדו

Followed by

גדילים תעשה לך על ארבע כנפות כסותך אשר תכסה בה From the fact that these Psukim are adjacent to each other, סמוכים, we learn that one may affix woolen ציצית onto a linen garment or vice versa, as the איצית סצות עשה of ציצית overrides the לא שעטנו f מעטנו overrides the שעטנו of שעטנו overrides the אינו אינו העשה



The Gemara also pointed out that this source can only be used according to the צמר דבי רבי ישמעאל because the phrase צמר שמים יחדיו because the phrase מופנה is ieשתים יחדיו, superfluous, as we already know the definition of מופנה it is not אמפנה. However, according to the שעטנו it is not אמפנה it is needed to teach that the definition of שעטנו is a mixture of שעמרים – wool and linen only, and not a mixture of other materials. If so, this Posuk cannot serve as a source for אמשה דוחה לא תעשה?

Our Daf continues from this point: תינח לתנא דבי ר' ישמעאל לרבנן מנא להו Apparently, according to the רבנן we must find another source for

עשה דוחה לא תעשה?









The Gemara cites a Posuk, which as part of the Metzora's purification process says; והיה ביום השביעי יגלח את כל שערו

את ראשו ואת זקנו...

Since the Torah states that the מצורע must shave את כל שערו אח כל must shave, את כל אחרו, all his hair, why does the Posuk need to add ראשו?

To teach that he shaves his head, even though he is removing his המות, because,

עשה דוחה לא תעשה

The מצוות עשה of את כל יגלח את overrides the את מלא of לא לא תעשה.



The Gemara rejects this proof, because לא תקיפו פאת ראשכם is a לא ווא שאין שוה בכל

It does not apply equally to all, as it does not apply to women. Therefore, from here we can only derive that an עשה can be דוחה a

לאו שאין שוה בכל which is considered a weaker אול שות perhaps an עשה CANNOT be דוחה a standard לאו השוה בכל









Rather, suggests the Gemara, we should derive it from the seemingly extra word of זקנו, that a כהן מצורע may shave his beard as well - because,

עשה דוחה לא תעשה

The מצוות עשה of יגלח את כל שערו overrides the ופאת of את כל שערו זקנם לא יגלחו.

Although ופאת זקנם לא יגלחו is also a לאו שאין שוה לכל – however, ואם אינו ענין ללאו שאין שוה בכל

תנהו ענין ללאו השוה בכל

Since we've already learned from עשה that an עשה can be דוחה a לאו שאין שוה בכל , we can learn from זקנו that an עשה can be דוחה even a לאו השוה בכל, and have it serve as a source for עשה דוחה לא תעשה.



The Gemara rejects this as well, שאני כהנים הואיל וריבה בהן הכתוב מצוות יתירות

All לאוין pertaining to כהנים are considered more חמור, because have additional מצוות unique to them. Therefore, we still need זקנו to teach that an עשה can be דוחה even a לאו שאין שוה בכל which has this חומרא. However, it is still weaker than a standard לאו השוה בכל and perhaps an עשה CANNOT be דוחה a standard לאו השוה בכל?









7

And so the Gemara cites a Braisa which offers a different לימוד from the word אר, which as mentioned earlier, is superfluous: מצורע ונזיר teaches that מצורע ונזיר,

A נזיר who is also a נזיר may cut his hair, because, עשה דוחה לא תעשה עשה דוחה א

The מעשה ס מצוות את כל שערו יגלח את יגלה overrides the תער לא לא לא לא לא יאר יאר יאר יאר יאר יאר אשו אואר אשו מויר אפוני מאון אואר אואר אואר א אואר א applies to all, even women.



However, the Gemara rejects this as well, because the אור מיר of נזיר of has another weakness,

שכן ישנו בשאלה - The vow of נזירות can be annulled. Therefore, it cannot serve as a source for עשה דוחה לא תעשה of a standard אלו.









אלא לעולם מקרא קמא

And so the Gemara reverts back to its original סמיכות, the סמיכות of the two Psukim:

לא תלבש שעטנז צמר ופשתים יחדו

Followed by

גדילים תעשה לך על ארבע כנפות כסותך אשר תכסה בה

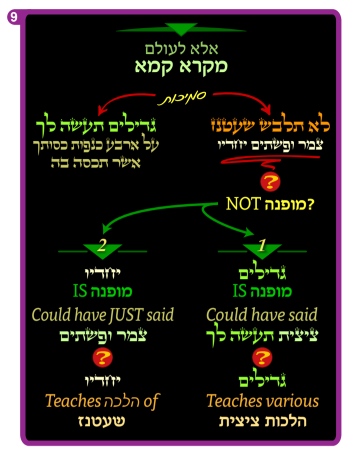
And, as for the Gemara's original question that צמר ופשתים is not א נמר ופשתים, free or superfluous - the Gemara at first suggests other words that are possibly מופנה, but rejects them:

-1- גדילים -It could have said ציצית תעשה לך?

However, we need גדילים to teach various Halachos of ציצית.

-2- יחדו – It could have said ממר ופשתים, without יחדו?

However, יחדוי is needed to teach a Halachah of שעטנו.



The Gemara concludes that the word מופנה is מופנה. It could have said כלאים.

Although it is needed to teach

שוע טווי ונוז, that to be considered שעטנז מן התורה, the two fabrics of wool and linen must be combed, spun and woven together? However, it could have explicitly said שוע טווי ונוז.

=======









11

The Gemara has indeed concluded that according to all opinions, עשה לא תעשה is derived from כלאים בציצית. However,

אשכחן דאתי עשה ודחי לא תעשה גרידא

This can only serve as a source that an שט can be הדוח a standard אתעשה for which the penalty is מלקות - as for שעטנז - as for לא תעשה שיש בו כרת היכא אשכחן דדחי

דאיצטריך עליה למיסרה

But we have no source that an עשה can be הוחה a more stringent לא תעשה for which the penalty is כרת, as for ערוה, that we would need ערוה to prohibit ייבום with an

The ultimate answer to this question of why we need עליה is on אידף , but the Gemara first cites several examples of מצוות עשה of א , which ARE א תעשה שיש בו כרת a tinh , which might serve as a source, but rejects them:

מילה דוחה שבת -1-

מילה overrides שבת. A ברית מילה may be performed even on Shabbos which is a איש בו כרם.

However.

מה למילה שכן נכרתו עליה שלש עשרה בריתות

מילה is unique in that the word ברית is mentioned 13 times in the Parsha of ברית, which makes it a more stringent מצוות עשה. But a standard עשה cannot be דוחה.

13 -2-

-2- פסח דוחה שבת

The פסח is brought even when ערב פסח falls on Shabbos. However,

מה לפסח שכו כרת

The מצוות עשה of קרבן פסח is unique in that it also carries a penalty of ס, which makes it a more stringent Mitzvah.

אשכחן
דאתי עשה
דאתי עשה
שיש בו כרת בייני ודחי לא תעשה
היכא אשכחן דדחי
גרידא
דאיצטריך "עלכיה"
For which the penalty is מלקות with an ייבום with an אייבום אשכחן





14

-3- תמיד דוחה שבת

The daily Korban Tamid is brought even on Shabbos. However, מה לתמיד שכן תדיר

The fact that it's a constant Mitzvah makes it a more stringent mitzvah.











The Gemara adds that we also cannot derive עשה דוחה לא תעשה דוחה לא כרת from a combination of two of the above Mitzvos, because any two have a common חומרא:

ממילה ופסח שכן כרת Both are unique מצוות עשה punishable by כרת מפסח ותמיד שכן צורך גבוה מפסח ותמיד שכן צורך גבוה Both are Korbonos ממילה ותמיד שכן ישנו לפני הדבור קבלת התורה Both Mitzvos applied even before קבלת התורה ומכולהו נמי שכן ישנן לפני הדבור קבלת התורה Actually, all three applied even before קבלת התורה Therefore, these three Mitzvos cannot, in any way, serve as a source for עשה דוחה לא תעשה שיש בו כרת



16

The Gemara next suggests סד"א תיתי מכבוד אב אב סד"א תיתי, which is primarily discussed on the next Daf.





