

A

τ"ος Intro

Today we will בע"ה learn דף נ"ד of מסכת יבמות אחר of מסכת יבמות The topics we will learn about include.

The source to the Halacha that all forms of ביאה fulfill the Mitzvas Yibum

The Halachic definition of מתנמנם, dozing



The source to the Halacha that העראה, a partial ביאה, is a in regard to איסורי עריות









So let's review

The Mishna in the previous Daf taught

הבא על יבמתו

בין בשוגג בין במזיד

בין באונס בין ברצון

זנה

The Mitzvah of יבום is fulfilled regardless of intention. מנא הני מילי

The source is taught in a Braisa which cites the Pasuk; יבמה יבא עליה

ולקחה לו לאשה

ויבמה

The words יבמה יבא עליה teach us that the Mitzvah of יבום is fulfilled in all instances of ביאה

בין בשוגג בין במזיד בין באונס בין ברצון



The Gemara then brings a second Braisa which Darshens several words of the same Posuk:

כדרכה teaches us יבמה יבא עליה

שלא כדרכה teaches us שלא

The Mitzvah of בימם is fulfilled whether the ביאה was performed in a regular or irregular fashion.

ויבם, from the word ויבמה, without the letter ה, teaches us ביאה גומרת בה

ואין כסף ושטר גומרין בה

That only a ביאה fulfills the Mitzvah - However Money or a Shtar does NOT fulfill the Mitzvah.

ויבמה, referring to the additional letter ה $\,$  of חיבמה teaches us בעל כרחה בעל בעל

That Mitzvas Yibum is fulfilled even when performed without the consent of the Yevamah.

The Braisa brings the previous interpretation to the words בין בשוגג בין במזיד בין באונס בין ברצון במזיד בין במזיד בין במזיד בין באונס בין ברצון The Gemara asks that these words were already used for 2 ביאה כדרכה?

The Gemara answers that כדרכה can be derived from the words;

להקים לאחיו שם

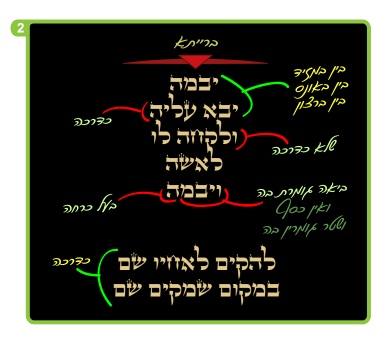
במקום שמקים שם

Therefore, יבמה יבא עליה can teach

בין בשוגג בין במזיד בין באונס בין ברצון

========

Dedicated By: \_









The Gemara goes back to elaborate on the following statement mentioned earlier;

אמר רב יהודה ישן לא קנה ביבמתו דאמר קרא יבמה יבא עליה עד דמכוין לה לשם ביאה

The Mitzvah of יבום is not fulfilled if he's asleep.

The Gemara cites a Braisa which apparently contradicts רב יהודה:

והתניא בין ער בין ישן

The Mitzvah of יבום is fulfilled whether he's awake or asleep?

## The Gemara answers;

הכא במאי עסקינן

במתנמנם

The ברייתא is referring to when he's merely dozing, in which case he has sufficient awareness – Whereas רב יהודה is referring to ישן, he's completely asleep, and has no awareness.

היכי דמי מתנמנם

The Halachic definition of dozing is;

נים ולא נים תיר ולא תיר

He is not completely asleep, and not completely awake.

The Gemara explains;

כגון דקרי ליה ועני

He responds when called. However,

ולא ידע לאהדורי סברא

He cannot give an answer which requires thought - for example, if asked the location of an item.

וכי מדכרו ליה מדכר

But, if a possible location is mentioned, he can answer yes

=======





Dedicated By: \_





The Gemara continues explaining the Mishnah:

אחד המערה ואחד הגומר קנה

A partial ביאה ביאם is considered a complete ביאה regarding יבום and איסורי עריות.

אמר עולא מנין להעראה מן התורה What is the source of העראה in the Torah? The Gemara begins with three possible sources.

## One -

Regarding נדה, the Pasuk states;

ואיש אשר ישכב את אשה דוה

וגלה את ערותה את מקורה הערה

From the word הערה we learn that העראה is a ביאה that transgresses the איסור נדה.

However נדה cannot serve as a source for all other איסורי, because;

מה לנדה שכן מטמאה את בועלה

נדה is more stringent in that the בועל acquires her Tumah.

## Two -

Regarding אשת אח, the Pasuk states;

ואיש אשר יקח את אשת אחיו

דה היא:

The Pasuk compares אשת אח נדה in that העראה is a ביאה is a ביאה is a העראה. However;

מה לאשת אח שכן בידו לרבות

The brother can marry many wives - In other words - this can only be a source for similar עריות which become prohibited through קידושין.

## Three -

Regarding the Issur of אחות אב אחות, the Pasuk states; וערות אחות אביך לא תגלה וערות אחות אביך לא תגלה

כי את שארו הערה

From the word הערה we learn that העראה is a ביאה.

However:

מה לאחות אב ואחות אם

שכן איסור הבא מאליו

This can only be a source for similar עריות which become prohibited without Kiddushin.

Therefore, the Gemara says;

מחדא לא אתיא

תיתי חדא מתרתי

Indeed, we cannot derive one from the other individually, but perhaps we can derive one from the other two sources? However, the Gemara proceed to show that we cannot do that either.









5

We cannot learn this Halachah from

אשת אח ואחות אב ואחות אם

Because,

מה להנך שכן אסורין משום שאר

These are אסור because they are related to him - while נדה and איש are not אסור because they're related.

We cannot learn from

נדה ואחות אב ואחות אם

Because,

מה להנך שכן איסור הבא מאליו

These are אסור automatically, not through marriage – while אשת and many other עריות מריות through marriage.

We cannot learn from

נדה ואשת אח

Because.

מה לנדה ואשת אח

שכן אין אוסרן מתירן תאמר באשת איש

שאוסרה מתירה

That which causes them to be אסור cannot also cause them to become מותר – while אשת איש , that which causes her to be אסור, her husband, can also cause her to become מותר,

by divorce.

Therefore, the Gemara concludes:

אלא אמר ר' יונה ואיתימא רב הונא בריה דרב יהושע אמר קרא כי כל אשר יעשה מכל התועבות האלה

ונכרתו הנפשות העושות

הוקשו כל העריות כולן לנדה

Indeed, we cannot derive the Halachah of העראה via בנין אב. We must derive it via היקישא דרבי יונה

The Pasuk at the conclusion of the Parsha of Arayos in Parshas Kedoshim says;

- כי כל אשר יעשה מכל התועבות האלה ונכרתו

Rebbe Yonah taught that this is a היקש which compares all עריות to one another, which includes the Issur of נדה. מה נדה בהעראה אף כל בהעראה מה מה נדה בהעראה אף כל בהעראה.

Since העראה is prohibited with a גדה, it is prohibited with all other עריות as well.

========

Dedicated By: \_









Now the Gemara goes to explain why the Torah compares the Issur אשת אח זונדה.

רמז ליבמה שאסורה בחיי בעלה מנין

We need a source to teach us that a Yevama, a brother's wife, is prohibited during his lifetime. Although we can deduce this from the fact that the Torah needed to permit יבום after his death, one might say that while he was alive she was only prohibited as an איסור עשה.

Therefore, the Torah compares אשת אח נדה אף על פי שיש לה היתר לאחר מכאן מה נדה אף על פי שיש לה היתר לאחר מכאן בשעת איסורא בכרת אף אשת אח אף על פי שיש לה היתר לאחר מכאן בחיי בעלה בכרת

Just as איסור נדה, although it will eventually become מותר, it remains a חיוב כרת until then – So too, איסור אשת אח, although it can become מותר in a Yibum situation, it remains a חיוב כרת until then.

=======



The Gemara also explains that the Torah mentions העראה with the Issur אחות אביו ואחות אם to teach us העראה בבהמה

And from משכבי אשה we derive העראה בזכר





Dedicated By: \_\_





The Gemara explains further that this Posuk; וערות אחות אמך ואחות אביך לא תגלה כי את שארו הערה כוליה קרא לדרשא אתי

Let's explain:

We know that the Psukim in פרשת אחרי מות are the אזהרות אחרי פרשת אחרי פרשת ביר ביר אחרי מות - the prohibitions of the עריות - and the Psukim in פרשת are the עונשים - the various punishments for each איסור ערוה.

However, this Posuk is written בלשון אזהרה in Parshas Kedoshim – certainly superfluous, because ערות אחות אביך אחות אבין are already written in Parshas Achrei Mois. Therefore, this Posuk is used לדרשא – the latter part to teach העראה בבהמה, and the first part to teach us that אחות אביך ואחות אכן, אחות אביך ואחות אכן,

One's Aunt - his father's or mother's sister, is forbidden בין מן האב בין מן האב בין מן האב בין מן האב

Whether they are from one father or one mother

אחותו, one's sister, is also בין מן האב בין מן האם בין מן האם אב בין מן האם As explicitly written in the Posuk ערות אחותך בת אביך או בת אמך... לא תגלה ערותן

As opposed to דודתו, one's Aunt - his father's brother's wife, which is forbidden only

מן האב ולא מן האם

Only if they are from one father, but not if they are only from one mother -

This is derived via גזירה שוה from the Posuk regarding an עברי who sold himself to an עבדי:

אתיא דודו דודו כתיב הכא ערות דודו גלה וכתיב התם או דודו או בן דודו יגאלנו מה להלן מן האב ולא מן האם אף כאן מן האב ולא מן האם

והתם מנלן אמר קרא ממשפחתו יגאלנו משפחת אב קרויה משפחה משפחת אם אינה קרויה משפחה







Dedicated By: \_\_







The Gemara points out that we need the Posuk to teach us that

אחות אביך ואחות אמך

is

בין מן האב בין מן האם

Because if we would want to use בנין אב, it can be argued two ways:

We could compare it to אחותו, which is בין מן האב בין מן בין, to which it is similar in that they are both

איסור הבא מאליו

They are אסור automatically, not through marriage – as opposed to ע"י, which is ע"י, קידושין, through marriage. OR.

We could compare it to דודתו, which is מן האב ולא מן, to which it is similar in that they are both

קרובי האב, the father's relatives – as opposed to אחותו, who is קרובי, עצמו, his relative.

Therefore, it remains inconclusive, and we need the Posuk.

This discussion continues on the next Daf.





