



בס"ד Intro

Today we will בע"ה learn ו דף ז of Mesechte Yevamos. Some of the topics we will learn about today include:

A continuation of the discussion regarding the need for the איסור of עליה עליה עליה of performing שיבום with an ייבום. Why would it not be understood anyway, based on various teachings and Torah principles, as explained on our Daf?

Some of the key topics and concepts that we will learn about include:

קדשי מזבח קדשי בדק הבית

מדבית are items which are consecrated to be sacrificed on the Mizbaich in the Bais HaMikdash, as opposed to , קדשי בדק הבית, which are donated for their value, to be used for the maintenance of the Bais HaMikdash.

Dne of the י"ג מדות שהתורה נדרשת בהם of Rebbe Yishmael, is

כל דבר שהיה בכלל ויצא מן הכלל ללמד

לא ללמד על עצמו יצא אלא ללמד על הכלל כולו יצא

which means that if an action or object was included in a general category of Halachah, and was then singled out by a Pasuk in order to tell us that certain Halachos apply to

the specific action or object, these Halachos apply to

everything in the general category as well.

דבר שיצא לידון בדבר החדש Another one of the י"ג מדות שהתורה נדרשת בהם of Rebbe Yishmael, is כל דבר שהיה בכלל ויצא לידון בדבר החדש

אי אתה יכול להחזירו לכללו עד שיחזירנו הכתוב לכללו בפירוש אי אתה יכול להחזירו לכללו עד שיחזירנו הכתוב לכללו בפירוש which means that if an action or object was included in a general category of Halachah and was then singled out in a Pasuk in order to tell us a new Halachah that applies to it that contradicts the general rule of the Klal - that Halachah applies only to the specific action or object and not to the general category, unless the verse specifically states otherwise.



דבר שיצא מן הכלל
כל דבר שהיה בכלל ויצא מן הכלל ללמד
לא ללמד על עצמו יצא
אלא ללמד על הכלל כולו יצא





Dedicated By: \_





D

מצורע

The purification process of a Metzora is a multi-stepped process. On the day that the Metzora is declared free from Tzaraas, he brings two birds to the Kohen, of which one is slaughtered and the second bird is sent away. The Metzora then shaves the hair of his body and immerses in a Mikva. He waits seven more days, at which point he shaves again, and again immerses in the Mikva. On the eighth day, the Metzora brings three Korbanos, an אשם א and a חטאת.

The blood of the DWN Korban is applied to the right ear, thumb, and toe of the Metzora, while they are positioned inside the Azara. The Metzora also brings a not of oil, from which The Kohen pours some it into his hand and sprinkles it 7 times towards the Kodesh Kodshim. Afterwards, he applies some of the oil to the right ear, thumb and toe of the Metzora. The remainder of the oil in the hand of the Kohen is poured onto the head of the Metzora.

## שלש מחנות

There are 3 מחנות in the city of Yerushalayim, each with a different level of Kedusha.

Machane Yisrael encompasses the entire city of Yerushalayim, outside of Har HaBayis. Kodshim Kalim, Maaser Sheni, Neta Revai, and Bikurim, must all be eaten within this area. Only a Metzora is excluded from Machne Yisroel.

The area from the walls of Har HaBayis all the way to the Azara, including the עזרת נשים, is called מחנה לויה. This area is off limits to זבין, זבות, יולדות, and of course to נדות however, יולדות. These are all טומאה היוצא מגופו. However, טומאה מון שרץ שרץ מום מאץ enter there מן התורה.

The area within the Azara is called מחנה שכינה, which includes the entire area of the Bais HaMikdash, the Mizbaich, and various לשכות of the Bais HaMikdash. Kodshei Kodshim and Menachos must be eaten in the טומאת שרץ and שומאת שרץ may not enter there.

## בנין אב

Dedicated By:

Another one of the בהם אחתורה נדרשת "י" of Rebbe Yishmael, is the בנין אב, which means that if a Torah law is stated in one place in the Torah, then its properties can be applied to all other comparable laws and situations.









1 So let's review.....

The Gemara on the previous Daf had brought a ישמאעל that the Posuk regarding Shabbos says; לא תבערו אש בכל מושבותיכם לא תבערו אש בכל מושבותיכם says; מיתת בית דין says; והיו אלה לכם לחוקת משפט לדורותיכם בכל מושבותיכם teaches that the Mitzvah of carrying out בית דין דין או מיתת בית דין דוה שבת דוהה שבת אוכדים.



Apparently, otherwise we would say that it IS דוחה שבת, based on עשה דוחה לא תעשה שיש בו כרת

This would explain why we need עליה to forbid ייבום of an ערוה.

The Gemara rejects this proof:
אמר רב שימי בר אשי
אמר רב שימי בר אשי
האי תנא לא משום דאתי עשה ודחי ל"ת
אלא משום דמייתי מק"ו
אלא משום דמייתי מק"ו
אלא משום דמייתי מק"ו
Generally, we do NOT say
תשה דוחה לא תעשה שיש בו כרת
, and based on that reasoning
מיתת בית דין
However, there is a
מיתת בית דין Which would compel us to say that קל וחומר
ה מיתת בית דין and that is why we need
מיתת בית דין sin that it IS מיתת בית דין and that is why we need









4 The קל וחומר is as follows: מה עבודה שהיא חמורה ודוחה שבת

רציחה דוחה אותה

Performing Avoda in the Beis HaMikdash is a more stringent Mitzvah than שבת, since

איבור מרe דוחה שבת דוחה.

Yet if a Kohen committed murder and is חייב מיתה, the Posuk says;

מעם מזבחי תקחנו למות

He shall be removed from the Mizbeach to be punished – and as Tosfos adds;

ואפילו אם אין שם כהן אחר ראוי לעבודה

שהעבודה נדחית

Even if there is no other Kohen fit to perform the אנבודה, and as a result the עבודה will not be performed. Apparently the Mitzvah of מיתת בית דין overrides even the more severe Mitzvah of עבודה? If so;

שבת שנדחת מפני עבודה

אינו דין שתהא רציחה דוחה אותה

Certainly, מיתת בית דין should override the less stringent Mitzvah of שבת?

Therefore, we need the לימוד of מושבותיכם to teach us that  $\tau$  ז מיתת בית דין is NOT דוחה שבת.

Similarly, קבורת מת קבורה, although it IS דוחה עבודה, it is אOT דוחה שבת.

The Gemara has exhausted all possible sources for עשה דוחה לא תעשה שיש בו כרת -

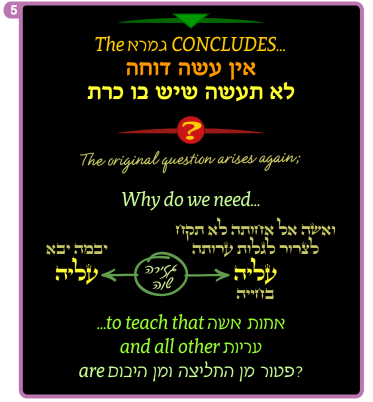
And indeed concludes that

- אין עשה דוחה לא תעשה שיש בו כרת

A משוות נשה is NOT א תעשה מ which carries a penalty of .crn כרת.

Therefore, the original question arises again; why do we need the חות אחות אליה עליה עליה עליה מוא to teach that אחות אחות and all other מכטור מן החליצה ומן היבום Why would we think that the יצום of מצוות עשה would override the לא עריות of תעשה שיש בו כרת?











6 The Gemara answers: סד"א תיהוי האי אשת אח דבר שהיה בכלל ויצא מן הכלל ללמד לא ללמד על עצמו יצא אלא ללמד על הכלל כולו יצא

One of the בהם בחרורה נדרשת י"ג מדות שהתורה is that if the Torah teaches a specific Halachah regarding one איסור, which is part of a group of איסורים, this Halachah applies to all איסורים of this group.

In our case: אשת אח, marrying a brother's wife – even one's deceased brother's widow – is one of the עריות, and forbidden. Yet, the Torah was מחדש that this איסור becomes מותר situation - and it is actually a Mitzvah for the יבמה to marry the יבמה, his deceased brother's widow.

מר"א

תיהוי האי אשת אח

רבר שהיה בכלל ויצא מן הכלל ללמר

לא ללמר על עצמו יצא

לא ללמר על הכלל כולו יצא

אשת אח

אשת אח

אשת אח

Marrying even

DECEASED brother's

situation

ייבום

DECEASED widow

אייבום

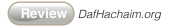
Actually a 313µ

Based on the above principle, מה אשת אח שריא אף כל עריות נמי שריין איסורי עריות In a ייבום in a מותר situation.

Therefore, we need the שויה מזירה עליה עליה to exempt an ud all other עליה וייבום חחליצה חליצה חליצה חליצה חליצה וייבום.



Dedicated By: \_





The Gemara cites a Braisa which explains the prototype of this principle

In Parshas Emor the Posuk says;

כל איש אשר יקרב מכל זרעכם אל הקדשים... וטומאתו עליו ונכרתה כל איש אה יקרב מכל זרעכם אל ההיא

This is the ללל, the general rule that one who eats Kodshim חייב כרת, while he is Tamei is חייב כרת.

Yet, in Parshas Tzav the Torah singles out Korban Shlamim, and states:

והנפש אשר תאכל בשר מזבח השלמים אשר לשם

וכזומאחו נוליו

ונכרתה הנפש ההיא מעמיה

Shlamim was יצא מן הכלל to teach

מה שלמים מיוחדים קדשי מזבח

אף כל קדשי מזבח

יצאו קדשי בדק הבית

The חיוב כרת for eating קדשים בטומאת applies only to קדשים applies only to קדשי מזבח, similar to Shlamim, but not to קדשי בדק הבית, items donated for the maintenance of the Bais HaMikdash.

The Gemara, however, rejects this as well, citing differences between the case of שלמים, where both the כלל, all of דבר שיצא מן הכלל, and the דבר שיצא מן הכלל , shlamim, have the same Halachah, they are both אסור - whereas, in the case of אסור, the לאט, which is עריות, is obviously ייבום, and the ייבום אשת אח , דבר שיצא מן הכלל situation, is ייבום ב they each have different Halachos -











10

Therefore, although the Issur אשת א in a יבום situation, the Issur of other עריות remain אסור even in a יבום "
situation.



This principle is found in the Torah regarding the קרבן קרבן of a אשם of a מצורע, where the Posuk states;
שחט את הכבש
ושחט את החטאת ואת העולה במקום הקדש
במקום אשר ישחט את החטאת ואת העולה במקום הוא לכהן
כי כחטאת האשם הוא לכהן
The words בחטאת האשם are apparently redundant.



However, based on the above principle we would say as follows:

דבר שהיה בכלל

אשם מצורע is included in the Klal of all אשם מצורע, where the Torah in Parshas Tzav teaches all its Halachos, including the requisite יזריקת הדם, sprinkling the blood on the Mizbeach. Now,

לפי שיצא אשם מצורע

לידון בדבר החדש

בבהן יד ובהן רגל הימנית

In Parshas אשם מצורע, the Torah singles out אשם מצורע to require some of its blood to be applied to the right ear, thumb and toe of the מצורע. Therefore,

יכול לא יהא טעון מתן דמים ואימורים לגבי מזבח

Based on the above principle, אשם מצורע would remain completely different than all אשמות, in that it would not require the regular זריקת הדם? Therefore;

תלמוד לומר כי כחטאת האשם הוא

מה חטאת טעונה מתן דמים ואימורים לגבי מזבח

אף אשם טעון מתן דמים ואימורים לגבי מזבח

The words כחטאת האשם re-include אשם מצורע in the Klal of all אשם מצורע, that אשם מצורע does require the regular זריקת









13

However, in the case of ייבום", since we have no Posuk to teach us otherwise, the principle of

שיחזירנו לך הכתוב בפירוש אי applies, מחזירו לכללו עד שיחזירנו לך הכתוב בפירוש applies, and

ה"א אשת אח דאישתרא אישתראי

שאר עריות לא

The Issur אשת אשת became עריות, but the Issur of other עריות remains אסור.





And so, we are back to the original question as to why we need  $\alpha$  .



15

The Gemara suggests that we could use another one of the principles of the

בנין אב to allow Yibum of, בנין אב to allow Yibum of an Ervah:

אלא סד"א תיתי במה מצינו מאשת אח

מה אשת אח מייבמה

אף אחות אשה תתייבם

Just as the Issur אשת אשת becomes מותר, the Issur אחות אשה and other ייבום also become ייבום, in a ייבום situation.

Although,

התם חד איסורא

הכא תרי איסורי

In a simple case of אשת, only one Issur - that of אשת, needs to be overridden, while in a case of אחות אשה, two Issurim - that of אשת אחD אשה must be overridden? However, we find a concept of

הואיל ואשתרי אשתרי

Once one איסור is permitted for this purpose, another איסור is permitted as well.









16

As a source, the Gemara cites a Braisa;

מצורע שחל שמיני שלו בערב הפסח וראה קרי בו ביום וטבל

The 8th day of a Metzora's purification process is when he would normally finalize his הזהט, by bringing his קרבנות, and have blood and oil applied to his right ear, thumb and toe. He would stand in שער נקנור, the doorway to the האיר, which merely has קדושת הר הבית, and not הקדושת עזרה and not enter the עזרה. However, since the may not be removed from the עזרה, he would extend his hand into the חכנים to receive the שנות החבר האומים.

He must complete this today in order to be able to bring his קרבן פסח, because at this point he is a מחוסר כפורים who is forbidden to eat Kodshim.

Now, in this case, the מצורע also had a seminal emission, for which he immersed in a Mikvah, but remains a טבול יום until sunset. This complicates matters for him, by creating two possible obstacles for him to overcome.

One – Although, as a מצורע מחוסר כפורים he is מצורע he is אסור to enter the הבית, but as a בעל קרי טבול יום he is אסור מדאורייתא, according to the Braisa, to enter even the הר הבית?

The solution is:

מוטב שיבא עשה שיש בו כרת

וידחה עשה שאין בו כרת

The מצוות עשה, which carries a penalty of כרת, which carries a penalty of ישלחו מן המחנה overrides the מצוות עשה, which does not carry a penalty of כרת.

The second problem is extending his hands into the עזרה because איזרה holds

ביאה במקצת שמה ביאה

Even part of his body may not enter the עזרה – And this DOES carry a penalty of כרת?

The solution is;

ואמר עולא מה טעם

הואיל והותר לצרעתו הותר לקרויו

Since the Torah already allowed the מצורע to extend his hands into the עזרה for the purpose of his טהרה, because there is no other way, it allows even a מצורע who is also a בעל קרי to extend his hands into the בעל קרי.













We would apply this concept of הותרה והותרה הואיל והותרה מיבום to הואיל והותרה איסור מתיר as well. Since we are already מתיר the איסור of איסור איסור מתיר עליה the מתיר, we would be מתיר as well, if not for the איסור עליה לימוד which teaches otherwise.

This discussion continues on the next Daf.





