

A

בס"ד Intro

Today we will בע"ה learn מסכת יבמות of דף ע"ב learn מסכת יבמות of the topics we will learn about include.

The Gemara in the previous Dafim taught; הערל לא יאכל בתרומה

An ערל may not eat Trumah.

The Gemara here turns to a discussion of a משוף, which Rashi describes as;

מהול שנמשכה ערלתו וכסתה את העטרה

He had been circumcised, but the ערלה grew back.

There are two issues:

Does he have to do ברית מילה again to remove the יערלה until he does, may he eat Trumah? Is he considered an יערל?



The Gemara will also discuss;
The opinions in performing מילה שלא בזמנה at night

That an ערל is allowed to perform הזאת מי חטאת



The opinions regarding a woman performing קידוש מי

טמא מת is a requirement in the purifying of a טמא מת is a requirement in the purifying of a טמא מיי הטאת is sacrificed and burnt. The next step is אפר חטאת, collecting the אפר חטאת, the ashes, followed by מיי חטאו, mixing the ashes with spring water, creating מי חטאת. These waters are then used in the האה by dipping an אגודת אזוב a bundle of specified grasses, into the water and sprinkling the מי חטאת on the person or vessel which is טמא מת כוא מודר אונד מודר א





Dedicated By: \_





So let's review

The Gemara in the previous Dafim taught; הערל לא יאכל בתרומה An ערל may not eat Trumah.

The Gemara now turns to a discussion of a משוך, which Rashi describes as;

מהול שנמשכה ערלתו וכסתה את העטרה

He had been circumcised, but the ערלה grew back.

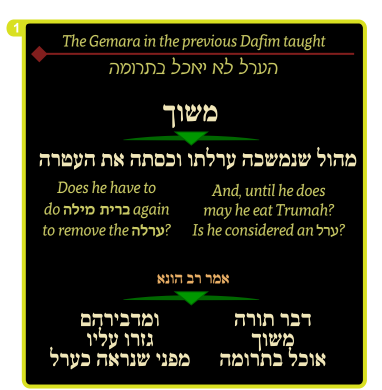
There are two questions:

Does he have to do ברית מילה again to remove the ערלה? And, until he does, may he eat Trumah? Is he considered an ערל?

Now, let's proceed with the Gemara:

אמר רב הונא

דבר תורה משוך אוכל בתרומה A משוך may eat Terumah, מדאורייתא. He's not considered an ערל. However, ומדבירהם גזרו עליו מפני שנראה כערל He may NOT eat Trumah, מדרבנן, because he appears to be an ערל.



The Gemara cites a Braisa which rules משוך צריך שימול A ברית משוך again. And the Gemara explains this to be only מדרבנן.

רבי יהודה אומר לא ימול מפני שסכנה היא לו says that he should not do ברית מילה again, because there is the danger of cutting into the גיד, thereby becoming a כרות שפכה.

The תנא קמא responds אמרו לו

הרבה מלו בימי כוזיבא

והולידו בנים ובנות

In the time of Bar Kochba the Romans forced the Jews to be ברית מילה Later, many of them did מושך ערלתם again, and were not hurt and had children.

The Tanna Kamma supports his opinion from two Psukim - However, the Gemaras explains, מדרבנן

וקרא אסמכתא בעלמא

שנאמר המול ימול אפילו מאה פעמים ואומר את בריתי הפר לרבות את המשוך









The Gemara cites the following Braisa: משוך ונולד כשהוא מהול A משוך, and a child born with a ברית מילה, הרי אלו אוכלים

They may eat Terumah.

According to the גירסא, a in our Gemaras, this is a תיובתא, a refutation of Rav Huna, because the words הרי אלו אוכלים usually means that they may eat Trumah even מדרבנן. Tosfos points out that this Braisa agrees with the apparently universally accepted Halachah of משוך צריך שימול מדרבנן

However, this Braisa holds that although the Chachamim required him to do ברית מילה again, they did not consider him an ערל to disqualify him from eating Trumah.

However, Rashi prefers another גירטא that this Braisa is a ראיה to Rav Huna. Therefore, Rashi explains; מדאורייתא קאמר

This Braisa's ruling הרי אלו אוכלים is only אדורייתא, but מדאורייתא he may NOT eat Trumah as Rav Huna taught. Because, according to Rashi, these two issues are inter-dependent:

If we hold that he has to do ברית מילה, even if only מדרבנן, he's considered an ערל מדרבנן, and he may NOT eat Trumah. And one can only say that he may eat Trumah even מדרבנן, if he also holds that he does not have to do - מדרבנן even ברית מילה - And such an opinion is not found.





Dedicated By: \_





The Gemara proceeds with לימא כתנאי, and cites a Braisa from which it seems that there is a Machlokes whether מדרבנן is מדרבנן, or only מדרבנ:

The Braisa says;

משוך ונולד כשהוא מהול

A משוך, or a child born with a ברית מילה

וגר שנתגייר כשהוא מהול

And a איז who already had been circumcised prior to גרות וקטן שעבר זמנו

And a child who is older than eight days ומי שיש לו שתי ערלות

And one who has two ערלות, and requires a second ברית, מילה

אינן נימולין אלא ביום

In all these instances the ברית מילה must be performed during daytime.

רבי אלעזר ברבי שמעון אומר

בזמנו

אין נימולין אלא ביום

Only a מילה בזמנו, on the eighth day, must be performed during the day.

שלא בזמנו

נימולין ביום ובלילה

A מילה שלא מילה, after the eighth day, may be performed anytime.

## The Gemara explains;

מאי לאו בהא קמפלגי

מר סבר משוך דאורייתא

The משוך התנא קמא holds that a משוך must perform מילה מילה. Therefore, it must be done during the day. ומר סבר משוך דרבנן

מילה only performs מילה only performs מילה only performs מילה. Therefore, it may be done anytime.





Dedicated By: \_





The Gemara however explains that this cannot be the reasoning of רבי אלעזר ברבי שמעון, because,

קטן שעבר זמנו

מי איכא למ"ד דרבנן

A child, even after the eighth day, certainly requires מילה

אלא דכו"ע משוך דרבנן

Therefore, we must say that everyone agrees that a משוך only performs מילה מדרבנן;

והכא בהא קמיפלגי

The basis of the Machlokes is in the Pasuk;

וביום השמיני ימול בשר ערלתו

מר סבר דרשינן וביום

The תנא קמא says that the added letter ו teaches that all instances of מילה are included in the requirement of ביום, daytime.

ומר סבר לא דרשינן וביום

ו does not teach to רבי אלעזר ברבי שמעון says that the letter ו does not teach to include all other instances of Milah in ביום. This requirement is only for מילה בזמנו.



The Gemara proceeds to the Halachah of ערל regarding מי וחטאת:

To better understand the following Gemara we will review the Halachos of

מי חטאת, a requirement in the purifying process of a טמא מתא, a requirement in the purifying process of a טמא.

First, the הדומה פרה אדומה is sacrificed and burnt. The next step is אסיפה, collecting the אפר חטאת, the ashes, followed by אסיפה, mixing the ashes with מים חיים, spring water, creating אמים חיים. These waters are then used in the הואה by dipping an אגודת אזוב, a bundle of specified grasses, into the water, and sprinkling the מי חטאת on the person or vessel which is אטא מת.

אמר רבי אלעזר ערל שהזה הזאתו כשירה

If an טמא מרל sprinkled מי חטאת on a טמא מת, the הזאה is effective.

The Gemara then cites a Braisa which disagrees, and states:

ערל פסול לקדש

An ערל is disqualified from performing קידוש, and other Avodos of מני חטאת.









רב יוסף explains this Machlokes to be based on a previous Machlokes of רבי אליעזר ורבי עקיבא אדף ע"א מי"א מי"א חרבי אליעזר ורבי עקיבא אדף איאכל בתרומה הערל אי איאכל בתרומה הערל אי איאכל בתרומה הערל אי איאכל בתרומה מושב כהן ושכיר לא יאכל קודש derives it from תושב כהן ושכיר לא יאכל קודש Therefore, an אסור באכילה is only אסור באכילה, but not איאכל. He may touch Trumah, because he's not איטט. If so, the following קל וחומר שאסור בנגיעה דתרומה ומה טבול יום שאסור בנגיעה דתרומה מותר בפרה ערל שמותר בנגיעה דתרומה ערל שמותר בנגיעה דתרומה Therefore, אינו דין שמותר בפרה

However, הבי עקיבא derives הערל לא יאכל בתרומה from הערל לא יאכל בתרומה יאיש מזרע אהרן והוא צרוע או זב בקדשים לא יאכל וגו 'Therefore, an ערל is not only אסור באכילה, but also אסור באכיעה - He may not touch Trumah, because he's compared to a אסט.

If so, the preceding קל וחומר cannot be made, because an is is the טבול יום as is the טבול יום. Therefore, we have no compelling reasoning that an ערל, and therefore the Braisa rules that he's actually אסור בפרה.









However, רבא questions this explanation, because לא לישתמיט תנא וליתני הערל והטמא ולימא רבי עקיבא היא

We do not find a Tanna who says that according to Rebbe Akiva הערל והטמא are compared regarding all Halachos. They are only compared regarding איסור אכילה בתרומה, and an ערל is מותר בנגיעה בתרומה.

If so, the above קל וחומר CAN be made even according to רבי עקיבא, and he might agree that הזאתו כשירה.

Therefore, according to רבא, the Machlokes regarding פרה is an independent Machlokes whether ערל כשר לפרה

OR ערל פסול לפרה

As Rashi explains; משום חומרא דפרה ========









The Braisa teaches additional Machlokos regarding eligibility for עבודות פרה אדומה, based on the Psukim: The אשה כשרה לקדש say אשה כשרה לקדש.
אשה פסולה לקדש says רבי יהודה.

## As a result:

Aטומטום, one whose gender is hidden and unknown, is a ספק איש ספק איש ספק אים ספק איש

Therefore, on the צד that he's an ערל, he's an ערל, and it will depend on the Machlokes whether

ערל כשר לקדש On the צד that he's an אשה, it will depend on the

Machlokes whether אשה כשרה לקדש

An אנדרוגינוס, who has indications of both genders, is an Halachic

ספק איש ספק אשה

Therefore, on the צד that he's an איש, if he's מהול, he would be

כשר לקדש

However, because of the צד that he's an אשה, it will depend on the Machlokes whether אשה כשרה לקדש



Another Braisa, based on the Psukim, teaches another Machlokes in the reverse:

הכל כשרים לקדש
חוץ מחרש שוטה וקטן
רבי יהודה מכשיר בקטן

The Gemara on the next Daf discusses ערל regarding other Halachos.





