

A

בס"ד Intro

Today we will בע"ה learn דף ע"ד of אסי יומא of מס' - a come of the topics we will learn about:

The gemara continues the discussion from the previous daf about אחור מדרבנן, whether it is אחור מן אחור or only אחור מדרבנן.

The gemara will then examine the five עינויים that are forbidden on Yom Kippur and will bring sources from the Torah for these specific עינויים, and will teach that only the עינויים of אכילה ושתיה of עינויים - אכילה ושתיה of כרת.

Some of the key topics and concepts that we will learn about include:

חצי שיעור

One is liable for punishment for an איסור דאורייתא only if the minimum shiur was met. However, חצי שיעור - less than the minimum shiur is also forbidden.

It is the subject of a machlokes in the gemara whether חצי שיעור אסור מן התורה

or it is only אסור מדרבנן.

רבי יוחגן יוחגן יוחגן אסור מן התורה

The Five עינוים that are forbidden on Yom Kippur

שבועת העדות

If a בעל דין in a court case feels that witnesses are harboring testimony, he may force them to come to Beis Din to take an oath that they are not doing so. Such a שבועה is called שבועת שבועת. If it subsequently becomes clear that the witnesses were, in fact harboring testimony, they must bring a קרבן עולה ויורד to atone for their sin.

פיגול

Pigul is a קרבן that was sacrificed with the intention of eating it or sacrificing it after its designated time. Such a Korban is disqualified, and if one eats from the meat of such a Korban he is חייב כרת.

נותר

Nosar is meat of a Korban that is left over after its allotted time. Such meat must be burned, and if someone eats intentionally from such meat, they are ח"ב כרת.









So let's review.....

The Gemara continues the discussion of חצי שיעור, and examines the Machlokes of Ray Yochanan and Reish Lakish:

גופא חצי שיעור רבי יוחנן אמר אסור מן התורה

ריש לקיש אמר מותר מן התורה

R' Yochanan says that eating or drinking less than the minimum amount of an איסור, although not punishable, is nevertheless Biblically forbidden.

Raish Lakish holds that eating less than a shiur is מותר מן התורה, but אסור מדרבנן.

The Gemara gives two explanations for their Machlokes; First:

רבי יוחנן אמר אסור מן התורה

כיון דחזי לאיצטרופי איסורא קא אכיל

Since one can add to the חצי שיעור, and complete the שיעור, it is considered an איסור.

ריש לקיש אמר מותר מן התורה

אכילה אמר רחמנא וליכא

The Torah specified eating, and less than a שיעור is not considered eating.

Second:

Rav Yochanan quotes a Braisa which states that חצי שיעור is derived from the Posuk

- כל חלב שור וכשב ועז לא תאכלו

כל חלב - All Cheilev shall not be eaten, even a חצי שיעור.

Resh Lokish responds;

- מדרבנן וקרא אסמכתא בעלמא

This Braisa is not saying that חובי אסור אסור אסור - it is only - ווצי שיעור אסור מן התורה, and the Pasuk is merely an אסמכתא and not a proper source from the Torah.

The gemora then returns to the חמשה עינויים that are forbidden on Yom Kippur:

The Mishnah at the beginning of the Perek, on the previous Daf, states;

יום הכפורים אסור באכילה ובשתיה וברחיצה ובסיכה ובנעילת הסנדל -ובתשמיש המטה -

The following are forbidden on Yom Kippur:

Eating and drinking,

Bathing,

Anointing oneself with oil,

Wearing shoes,

and marital relations.











The Gemara had questioned the Mishnah's use of the word אסור - as opposed to חייב - because, it is not merely אסור - one is חייב for eating or drinking on Yom Kippur.

The **G**emara there gave the first answer:

לא נצרכה אלא לחצי שיעור

The Mishnah wants to teach that even a חצי שיעור is forbidden and since a חצי שיעור is not punishable, the Mishnah used the term אסור.

The Gemara now gives a second answer, based on the following Braisa:

אע"פ שאמרו אסור בכולן לא אמרו ענוש כרת אלא על האוכל ושותה ועושה מלאכה בלבד

Although all חמשה מופ חמשה are אסור, one is חייב כרת only for אכילה אכילה. Therefore,

- כי קתני אסור אשארא

The Mishnah used the term אסור because of the other עינויים.

The gemara then goes on to explore the sources for the חמשה סעינויים on Yom Kippur.

There are two Psukim in Parshas Achrei Mois which read as follows:

והיתה לכם לחוקת עולם בחדש השביעי בעשור לחדש -1-תענו את נפשותיכם וכל מלאכה לא תעשו האזרח והגר הגר בתוככם שבת שבתון היא לכם ועניתם את נפשותיכם חוקת עולם -2-

As we see, the Torah does not mention specific עינויים - The Torah just says in general; תענו את נפשותיכם - You shall afflict yourselves.

Therefore:

ת"ר תענו את נפשותיכם יכול ישב בחמה או בצנה כדי שיצטער Perhaps you might infer that the עינויים of Yom Kippur include inflicting discomfort upon ourselves, such as sitting in an extremely hot or cold area -

תלמוד לומר וכל מלאכה לא תעשו

מה מלאכה שב ואל תעשה אף ענוי נפש שב ואל תעשה

The עינויים of Yom Kippur are not that we actively inflict discomfort upon ourselves, but rather that we refrain from certain pleasures, such as eating and drinking.

The Gemara brings an alternate teaching:

תענו את נפשותיכם

מה מלאכה דבר שחייבין עליו במקום אחר אף ענוי נפש שחייבין עליו במקום אחר

ואי זה זה, זה פגול ונותר

The Pasuk refers to עינויים similar to the פיגול of איסורים, which are איסורי לרת for eating, implying that eating and drinking are the only עינויים which carry a ברת penalty on Yom Kippur.

This איסור however is not limited to פיגול ונותר, but applies to all food, because the second Pasuk ועניתם את נפשותיכם includes all food or drink.















The Gemara also derives this concept from a Pasuk in Parshas Emor;

והאבדתי את הנפש ההיא ענוי שהוא אבידת הנפש ואי זה זה, זה אכילה ושתיה

The Torah comes to specify an עינוי, which is connected to אבידת, which refers specifically to eating and drinking.

Rebbe Yishmael brings the following source: נאמר כאן ענוי ונאמר להלן ענוי

In ויענך וירעיבך the pasuk says ויענך וירעיבר - the pain of hunger, or refraining from eating, so too, עינוי את נפשותיכם is referring to תענו את נפשותיכם. - refraining from - עינוי רעבון

Thus we have the source for the איסור אכילה on Yom Kippur, clearly an איסור דאורייתא. There is a מחלוקת ראשונים whether the other עינויים are אסור מדאורייתא - OR - only אסור מדרבנן.

והאברתי את הגפש ההיא אני לפוא אביפת פופל ואי זה זה, זה אכילה ושתיה

רבי ישמעאל

נאמר כאן ענוי ונאמר להלן ענוי

נאמר כאן ענוי ונאמר להלן ענוי

סרלת אקב - ויאב ויראבק

the pain of hunger

refraining from אכלה ול ושתיה

איסור אכילה ושתיה

איסור אכילה ושתיה

איסור אבילה ושתיה

There is a איסור דאורייתא

There is a אסור אפאניים שאפלה אפונים אפונים אפונים אפריבון אורייתא א

The Gemara on Amud Aleph cited the following Braisa; ליוה"כ שאסור ברחיצה בסיכה ובנעילת הסנדל ובתשמיש המטה ת"ל שבתון שבות -

The other שבחון are derived from the word שבחון - and as Rashi explains;

וכי היכי דשבתון האמור בשבת אסמכו ביה רבנן שאר מלאכות שלא היו במשכן וכי היכי דשבתון האמור בשבת אסמכו ביה היכי אמורה

הכי נמי שבתון דגבי עינוי דכתיב שבתון הוא לכם ועניתם להוסיף על עינוי אכילה ושתיה קאתי

As the Chachamim added איסורים of met to the איסורי דאורייתא of Shabbos, so too, additional עינויים are added to the איסורי כרת איסורי כלה ושתיה of shabbos, so too, additional אכילה ושתיה אכילה ושתיה אכילה ושתיה אכילה ושתיה אבילה אבי

Rashi seems to be saying that the other עינויים are only אסור אסור. מדרבנן.

The Gemara, further on יף ע"ו, derives the other עינויים from various Psukim, indicating that they are אסור מדאורייתא - Unless we say that those Psukim are אסמכתא בעלמא.

========



דכתיב שבתון הוא לכם ועניתם להוסיף על עינוי אכילה ושתיה קאתי וכי היכי דשבתון האמור בשבת אסמכו ביה רבנן שאר מלאכות שלא היו במשכן ואינה מלאכה גמורה

Rashi seems to say that
the other puly are only yoren 10k
However further on "Y OF the gemora indicates
that they are knulk IN 110k





9



Since the מן was mentioned, the **G**emara brings another Pasuk there in פרשת עקב;

...המאכילך מן במדבר...למען ענותך

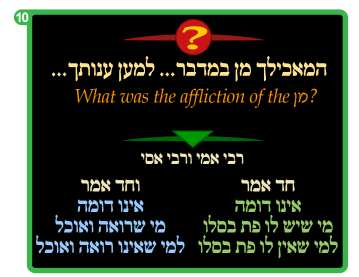
What was the affliction of the מן?

רבי אמי ורבי אסי

- חד אמר אינו דומה מי שיש לו פת בסלו למי שאין לו פת בסלו

We cannot compare someone who has bread readily available in his basket, to someone who does not - And with the און, Bnai Yisrael needed Bitachon that the אינו דומה מי שרואה ואוכל למי שאינו רואה ואוכל - וחד אמר אינו דומה מי שרואה ואוכל

We cannot compare someone who sees what he's eating, to someone who does not see what he's eating - And with the po a person could sense in the po the taste of whatever food he would imagine, however he did not see that particular food. As such, the pleasure was somewhat diminished.



אמר רב יוסף מכאן רמז לסומין שאוכלין ואין שבעין

Ray Yosef learns from this pasuk that a blind person cannot be fully satisfied from his food.

Rebbe Zeira supports this from the pasuk

טוב מראה עינים מהלך נפש

Eating, while seeing the food, is greater than enjoying the food without seeing it.

The gemara cites another teaching based on this Pasuk. אמר ריש לקיש טוב מראה עינים באשה יותר מגופו של מעשה אמר ריש לקיש טוב מראה עינים מהלך נפש שנאמר טוב מראה עינים מהלך נפש

Feasting one's eyes improperly is more damaging than committing an actual sin, as we learned earlier in the מסכת, that הרהורי, that עבירה קשה מעבירה.





