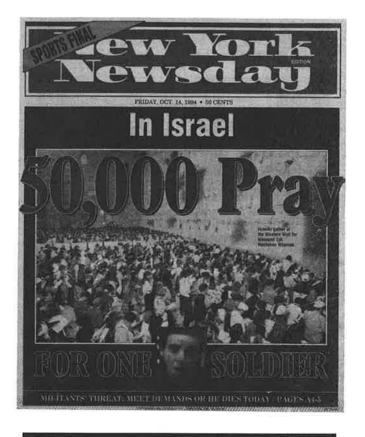
# PARDES PROJECT



## Can We Change G-d's Plan?



THE PARDES PROJECT VOLUME 1 NUMBER 8

## How Would You Respond?

The morning began with the splendor of sun rays glittering on the soft waves surrounding the house boat rented by my father. While our summer holiday was nearing its end, the awkward pleasure of family time together gently awakened us with feelings of comfort, and soft smiles. Morning prayers, toast and jam, and tender teasing as my brother and father returned to the boat from their morning excursion ashore. With plans for a final journey into the seas beyond, we let loose of the dock and slid away.

It was my parents' twenty-fifth anniversary, and my two sisters and I had been skeptical about spending five days with our parents aboard the house boat. But my brother, as usual, prevailed, and the time together had taken us back to earlier years of family vacations along rustic highways and well worn motels, far from the bustle of our studies and work. In truth, however, the passage of time had altered the mood. While old habits retained their irritation and rivalries survived, familial love, inches wide but miles deep, was now spiced with genuine admiration and degrees of respect.

Many of the topics included in the Pardes curriculum are far-reaching and have broad ramifications. The intent of Pardes is to promote sensitivity and spiritual growth through exposure to a variety of Torah sources. It is not within the purview of Pardes to arrive at conclusions relevant to decisions of Halacha. Please consult your Rabbi for personal decisions.



When the unexpected storm clouds enveloped the sky, we were initially amused, gradually concerned, and eventually scared. Following procedures to the detail, my brother guided the boat in the direction of safety, but the storm began too swiftly and with vigor. The rocking motion left me ill, and the dramatic waves flooded the deck as the waters from above and below appeared to merge around our increasingly insignificant shelter. Only the thrashing of nature muffled the sounds of my heartbeats as I silently wished away what I could only hope was a nightmare.

My father, stoic as always, calmly observed my brother's seemingly illusory struggle to guide the boat, while my mother held tight my younger sisters, her face betraying a quivering look of fear for her family. I, for one, saw death as inevitable.

My mind began to race as I considered not only the shame of dying at sea, but of the mind-set that could be expected of me in facing this grave danger. Should I have faith that all would be well and that G-d will take care? Is my trembling a reflection of my shallow belief in G-d? Is that why my father, a student of great rabbis if

not one himself, appeared to be unruffled by our plight. Or should I recognize that practicalities of life and the realities of death; and that while all events are surely for the good in G-d's eternal plan, we cannot always fathom the goodness, and thus a belief that all will be well, as we perceive well to be, is naive and immature. Perhaps it was my father's commitment to accept G-d's application of goodness that stayed his fear.

As the planks of the boat rattled in the loosening, and the wail of the windstorm failed to subside, my confusion enveloped me and I froze. My mind froze. And my faith froze.



It is customary to recite the following prayer before entering into a Torah discussion:

Shulchan Aruch O.H. 110

ay it be Your will, Hashem my G-d and G-d of my fathers, that וישמחו אכשל בדבר חלכה וישמחו You illuminate my eyes with the light of your Torah and that You save me from all stumbling blocks and errors, whether it be in discussions of what is prohibited and what is permitted or in monetary matters, whether it be in any other Halachic deci-

יהי רצון מלפניד ה' אלקי ואלקי אבותי שלא יארע דבר תקלה על ידי ולא רי חברי ולא אומר על טמא טהור ולא על טחור טמא ולא על פותר אסור ולא על אטור פוזור ולא יכשלו חברי בדבר חלכח ואשמח בהם. כי ה' יתן חכמה מפיו דעת ותבונה. גל עיני ואביטה נפלאות פתורתך.

sions or just in theoretical study. I pray that I do not make any mistakes, and if I do, my study partners should not take delight in them. I pray that I should not proclaim the impure pure or the pure impure, the permitted forbidden or the forbidden permitted. I pray that I should not derive joy from the errors of my study partner. Open my eyes and allow me to see the wonders of Your Torah because it is from G-d that all wisdom comes forth, it is from His mouth that I will acquire wisdom and understanding. Amen.

## **Points for Study**

My G-d, by lifting me up and commanding me to call out to You, You permitted me to praise Your exalted name according to my recognition and understanding of You...I do not inform You of my needs to make You aware of them but rather so that I may feel how much I lack before You and my need to have reliance on G-d. If I, in my foolishness, should ask of You what is not good for me, Your exalted decision is better than mine. I have already relinquished all matters of my concern to Your ongoing decree and exalted direction.

(Excerpt from Prayer of Rabbeinu Bachya ibn Pekudei) Source, pg. 31

(In this booklet we have translated bitachon as 'reliance on G-d'.)

The main reason G-d gave us the Torah is to bring us to reliance on G-d, for reliance on G-d is the root of everything and the essence of all of G-d's commandments.

(Rabbi Eliyahu of Vilna, the Vilna Gaon, Proverbs 22:19) Source, pg. 32 Many years ago I heard in the name of the Vilna Gaon from a person upon whom I rely implicitly: if a thief at the threshold of his crime could be completely permeated with reliance on G-d, he would succeed in his robbery... Understandably I could not grasp this concept. I have since come to the understanding that the cause and effect of reliance on G-d is implanted in nature. Absolute reliance on G-d will bring about the desired result. Since the power of reliance on G-d is a law of nature it will not change regardless of its usage. Absolute reliance on G-d can bring about any desired result, even if it is sinful.

(Shiurei Daas, Vol. 1, Chap. 3, Rabbi Yosef Yehudah Leib Bloch, Rav of Telz, Lithuania) **Source,** pg. 33

There is an old and common mistake in the area of reliance on G-d...that there is an obligation to believe that if one is standing at a crossroads of life, and the future is unclear everything will turn out well. If one is worried he obviously lacks reliance on G-d. This idea is incorrect. As long as there has not been a prophecy announcing the future, the future is in fact uncertain, for who can understand G-d's

judgments? The real definition of reliance on G-d is the belief that there are no random happenings in the world and all that occurs is decreed by G-d.

(Rabbi Avrohom Y. Karelitz, Chazon Ish Emunah Bitochon, Chap. 2) **Source,** pg. 34

There is a great and wonderful aid to prevent the scheme of any person from touching him. To fix in his mind that G-d's is the only true power and there is nothing in this world or in all the worlds that has any power whatsoever; everything is a manifestation of His Oneness. He should not pay any heed to any other force or will and attache himself purely to G-d. G-d will then render all powers null and void that nothing should be able to harm him.

(Rabbi Chaim of Volozhin, Nefesh HaChaim, Gate 3: Chap. 12) **Source,** pg. 35

It is known from the writings of the ARI (Rabbi Isaac Luria) that if one can find during judgment the attribute of benevolence, then everything will become benevolence and the justice will be sweetened.

(Toldos Yaacov Yosef, Noach) **Source**, pg. 36

As long as a person actively concentrates on G-d, it is impossible that any evil will befall that person. He is with G-d and G-d is with him. But when he turns his mind away from G-d, he detaches himself from G-d and G-d in turn detaches Himself from the person. It is then that this person becomes open to all evils that befall him. For the intellectual connection with G-d is what brings G-d's providence and saves the individual from random happenings. It is we ourselves who cause our suffering by placing a barrier between ourselves and G-d and preventing His providence from flowing.

(Maimonides, Guide for the Perplexed, Vol. 3: Chap. 51) **Source,** pgs. 37-38

"G-d is your shadow" (Psalms, 121) — According to the teachings of the Ba'al Shem Tov, the meaning of this verse is as follows: Just as a person's shadow does exactly what he does, so, too, does G-d act according to the deeds of man. In the manner man conducts himself below, so does G-d conduct Himself above. If man behaves with mercy and kindness, G-d will act towards him with mercy and kindness. Therefore, if a person has reliance on G-d, that He will supply all of his needs, in fact, G-d will supply him with all his needs. But if a person is always worried about his livelihood, then

G-d will, in turn, diminish his sustenance. Therefore, happy is the man that has reliance on G-d, so that G-d will shadow him and provide all his needs.

(Rabbi Levi Yitzchak of Berditchev; Kedushas Levi Beshalach) **Source.** pg. 39

When a child is very young, he places all his reliance on G-d. Therefore G-d cares for all his needs and guides him at every turn. As a person grows, and begins to have reliance in himself, G-d's providence lessens. The same is true on a national level. When the Jews stood before the Red Sea in terror of the Egyptians, they placed all their reliance on G-d. Afterwards when their reliance on G-d diminished, G-d's providence likewise diminished

(Rabbi Eliyohu of Vilna, the Vilna Gaon; Biurei HaGra Bava Kama 92) **Source,** pg. 40

The Alshich once taught that it is possible for a person to attain through reliance on G-d alone all that he needs. Attending his lecture was a simple porter who having heard the great master's words, said to himself, 'Am I crazy to work so hard when all I have to do is have reliance on G-d?!' The next morning, instead of setting out to work in his wagon, he sat himself near the stove and began to recite from the Tehillim. When his family begged him to return to work, he said to them, 'Are you crazy? Didn't you hear what the Alshich said? If we have reliance on G-d, G-d will provide with no effort on our part!' Eventually he sold his wagon and donkey. The new owner of the wagon uncovered a hidden treasure and filled the wagon with gold, silver and precious gems. Unfortunately for him, an accident occurred and the man died. The donkey, a creature of habit, returned to its original owner. As the hungry family heard the braying of their donkey they went outside to find the wagon full of riches. They thanked G-d and the porter for the great reward of reliance on G-d.

When the students of the Alshich heard the story they exclaimed: 'How can the simple porter attain greater heights than us? We have striven for years to attain reliance on G-d and

yet it has eluded us but this simple man has attained it overnight! The Alshich explained to his students that it was very simple: 'You are sophisticated students. When I said that reliance on G-d works, you asked questions, brought proofs and redefined. The porter just listened to what I said and simply accepted my words.'

(as told by Rabbi Yosef Yozel Horwitz, the Alter of Slabodka in the Madreigas HaAdam Chap. 5) **Source**, pg. 41

A believer may feel that he is unworthy of G-d's unearned kindness. He feels that G-d will not grant his request and therefore does not expect it; however, if he were to hope properly, G-d would not withhold His kindness. G-d always desires to pour forth his blessings to he who has reliance on G-d.

(Rabbi Yosef Albo, Sefer Halkarim Part 4; Chap. 47) **Source,** pg. 42

## **Closing Comment**

#### A Mother's Lesson and Prayer

by Esther Wachsman

Text of Commencement Address by Esther Wachsman Yeshiva University - Sixty-Fourth Annual Commencement Exercises May 31, 1995 Reprinted with permission

Good morning Dr. Lamm, distinguished guests, faculty, and students. When Dr. Rabbi Miller contacted me at the end of January and told me of Yeshiva University's decision to confer upon me this honorary degree, I was stunned, particularly as he said my acceptance would be an honor to this great institution. I simply could not comprehend that. And so, my initial reaction was that I wanted to think about it. When I discussed it with my family and friends, they immediately said, "What was there to think about?" It was then that I realized that our personal tragedy had become the tragedy of the Jewish people. And our son, Nachshon, had become everybody's child. And I had become a symbol. Dr. Norman Lamm wrote me a beautiful letter in which he called me a heroine, an inspiration, a woman of conviction and faith words which I will try very hard to live up to.

And so it is with great pride and honor that as Nachshon's mother I accept this degree as a

representative of the mothers of Israel who have been called upon to make the greatest sacrifice.

As a YU alumna, I feel a special bond with Yeshiva University, which in a major way has influenced my life, my beliefs, indeed, my very being.

Nachshon, אמר דיקו של היים של , was our third son and the third one of our children to enter the Golani Brigade. He had to outdo his two older brothers and therefore joined an elite commando branch of Golani. He was the smallest, the thinnest of those fighters, who used to call him their baby. But he was the one who raised their morale, who boosted their spirits, especially in Lebanon, where they spent four months and where he was within inches of death. His sergeant and a good friend from our neighborhood were killed by a direct hit of a Sagar missile. He came home and benched hagomel, a special prayer recited upon being spared from disaster.

Let me tell you what it is like to be the mother of a son, a soldier in Lebanon. It means eating, drinking, breathing and sleeping with a radio attached to your ear — waiting to hear what happened, who was killed, who was wounded. When the name is released, you cry with his family and you are relieved that it wasn't your child — this time. His fellow soldiers are constant visitors in our home and tell us

over and over how his smile, his words of encouragement kept them going in those trying times.

When Nachshon did not come home Sunday night from a special one-day army seminar, and I did not hear from him by Monday morning, I feared the worst had happened. If he did not call his mother, it was clear to me he could not. And so, paradoxically, when on Tuesday afternoon we were notified of the videocassette and his capture by Hamas terrorists, despite the national feelings of horror and despair, my feelings were of joy and relief. At least I knew he was still alive.

If anyone had told me then that such a tragedy would befall me and asked how I would react, my answer would have been: breakdown, hysteria, inconsolable grief.

But in fact, I did not have the luxury of breaking down. There was no time for grief and sorrow, only for hope and optimism. For the next four days, we were all mobilized every moment, day and night, doing everything in our power to save Nachshon.

We contacted Muslim religious leaders who appealed to his captors. We announced his American citizenship and appealed to the United States government to intervene, and they did so. We appealed to the Israeli government to negotiate. And we addressed his captor

personally on national and international media, begging them not to harm our son.

I was brought up my entire life as a believing, religious Jew who had total faith in G-d and His infinite wisdom. I knew the importance of prayer as epitomized in the words תשובה ותפילה וצדקה פעבירין את רוע הגזרה —Repentance, prayer, and charity are meant to eliminate a bad decree. And I spent every spare moment praying. Certainly once his capture became known, all of the Jewish people — a people usually fragmented — came together, right and left wingers, religious and secular, young and old, rich and poor, Sephardic and Ashkenazi, all prayed with me. And indeed, people of good faith everywhere prayed with me. I fully believed G-d would spare Nachshon and send him home to us, safe and sound. How could He not hear the voices of seventy thousand at the Kotel, the Western Wall, and millions of others like you, who at that exact moment prayed in all corners of the world? Those prayers had to be heard. They would surely shake the heavens and my son would return. But as you all know, that was not to be.

I did not understand; I could not understand. I have subsequently given much thought and study to the eternal questions of suffering, of the deaths of the innocents, of unanswered prayers, and I would like to share some of these insights with you.

On the simplest plain, we simply do not understand G-d's way. Moshe Rabbeinu, Moses, the closest human being to Him, asked to see His face and was told — אדם וחי לא ידאני — No mere mortal can see Me and live, that is, no human being can understand the secrets of My universe and live. "The secret things belong to the Lord our G-d, but those things which are revealed belong to us and to our children forever." That which is apparent, we can fathom; that which is hidden, secret, is G-d's realm.

The Book of Job deals with these same questions on a deeper level. When Job loses his children, his wealth, and finally his own health, his friends who come to comfort him as he mourns imply that he must have deserved his fate. In the words of Koheleth, "There is not a just man on earth who does good and sins not."

There is reward and punishment, they say, and therefore there must be a reason that G-d decided to punish Job. This is unacceptable to Job and, more important, as we see as G-d speaks at the end of the book, it is unacceptable to G-d as well.

And what is G-d's answer to Job? Basically the same idea that is expressed to Moses: I have created this world in all its magnificence and I alone decide what shall be done, how the universe shall function.

18

What then is a man's purpose and duty in this creation when he is confronted by unexplained tragedy and grief? To withstand, to cope, to deal with the events G-d sends his way...For none of us has any control over what will happen to us as individuals or as a people. What we can control is our reaction, how we deal and how we cope with our grief. Do we break down? Do we curse G-d as Job's wife advised him to? Or do we rebuild our lives and perhaps dedicate them to a higher purpose, indeed, drawing closer to G-d.

For in our Jewish history, sorrow and joy, grief and rejoicing, mourning and comfort, life and death, destruction and rebuilding are all intertwined.

An example of this is Israel's Remembrance Day for its fallen soldiers, a day of deep national mourning; immediately followed by Yom Ha'Atzmaut, Israel's Independence Day, a holiday of great celebration and joy. Another example is Tisha B'Av, the ninth day of Av, the most tragic day in the Jewish calendar, followed by Shabbat Nachamu and a period of great joy and celebration. The most striking example to which our generation bore witness is the horror of the annihilation of one third of our people—followed by the establishment of the Jewish State and the return to Zion after 2,000 years of prayer and yearning.

We, through the free choice which G-d has built into the human psyche, should choose life, should choose to rebuild as did Job, as did G-d Himself. And as did Yaakov, Israel, the children of Israel, according to Rav Joseph Soloveitchik's interpretation in his book Kol Dodi Dofak on the verse: עת צרה היא ליעקב פפנה יושע. The Rav interprets: "From Israel's travails shall they find redemption."

Israel's fate was to experience grief and its destiny is the way of Israel, the children of Israel, chose to cope with that grief. This differentiation between fate and destiny is one of the Rav's greatest messages. One can either be a victim of fate or an initiator of destiny.

One can either be a victim of fate or an initiator of destiny.

When tragedy befalls us, we should not ask why, but what shall we do now. It is our choice whether we trivialize our tragedy by crying "woe is me" or allow it to elevate us, giving our lives new meaning and direction and bringing us closer to G-d.

The paradox of Jewish history is that renewal constantly comes from ashes. As it is written: "Through your blood are you given life." Through coping with sorrow do we bring redemption.

I recently came across the Bible Nachshon was given in his army swearing-in ceremony, when all IDF soldiers are given a Bible and a rifle. In that Bible was the following inscription: from Devarim Rabbah: "The book and the sword were handed down intertwined from Heaven." From the dawn of our history, throughout the generations, we have had to fight for our G-d-given right to our Land of Israel. In our 2,000-year exile Jews were wantonly murdered at the hands of our enemies, culminating in the Holocaust of our People, in this generation, in this century.

These words — השפים פו ידרו כרוכים פו השפים — are the principles with which I was educated at Yeshiva University and with which I educated my children: To love and protect the people of Israel, the land of Israel, and the Torah of Israel. עם ישראל על פי ארץ ישראל וחורות ישראל.

You who graduate here in New York today have a common fate and destiny with those of us in Israel. We share one heart, one soul. We are partners in fate and destiny. I'd like to return to you now some of the strength you gave to me.

You prayed with me, you hoped with me, you cried with me. I ask you to continue to be my partner—in our common responsibility. Demonstrate the love of our people and our land. Strengthen our faith and our ability to cope. Allow the unity and solidarity brought about by my son's tragic fate to become a milestone, whose legacy will carry us forward in strength as a people. If that unity and solidarity which he brought about were his legacy, then Nachshon accomplished more in his 19 years than most of us do in 90.

I would also like to thank my husband Yehuda and the members of my family for fortifying my faith and my wavering hope and belief and giving me the support and the love that made it possible for me to go on.

May the words of Zechariah's prophecy come to pass: "Death shall be vanquished forever and G-d shall wipe the tears from all faces." And may we realize the final words of the Mourner's Kaddish: עשח שלום בפרופיו ווא יעשה שלום עלינו "He who makes peace in the heavens, may He make peace on us and all of Israel." Amen.

## **Source Biographies**

(Many of these biographies were contributed by Rabbi Matis Greenblatt)

## The Vilna Gaon (1720-1797)

RABBI ELIJAH BEN SOLOMON ZALMAN, ALSO known as Ha-Gra, was the foremost scholar-sage of Lithuanian Jewry in the eighteenth-century, and has become the spiritual forefather for much of the non-Chassidic yeshiva world. Known for his greatness in Talmudic and Kabbalistic study, he likewise mastered astronomy, mathematics and music. His system of Talmudic study focused on trying to find the true meaning intended by the sages in the text. The Gra was a fiercely outspoken opponent of Chassidism, fearing the movement would erode the centrality of Torah learning in Judaism, and was pivotal in galvanizing the split between the Chassidic and non-Chassidic world.

## Rabbi Yosef Yehudah Leib Bloch (1860-1930)

N 1910, RABBI YOSEF YEHUDAH LEIB BLOCH succeeded his illustrious father-in-law, Rabbi Eliezer Gordon, as Rosh Yeshiva of the famed Telzer Yeshiva. Rabbi Bloch created a new genre

known as Shiurei Da'at, which were lectures on musar and basic principles. Four volumes of such lectures were published. He also had an original approach to halacha and some of his lectures have been published as Shiurei Halacha. Rabbi Bloch saw the unity of all aspects of the Torah and their root in the supernal world. Under his guidance, a little known elite society was formed, Agudas Emes V'Sholom, whose purpose was to develop individuals capable of influencing the generation. He warned that the purity of the idea might be tainted by publicity (see HaMayan, Tishrei Tashnaz). The Telzer Yeshiva was a complex of institutions for all ages. The Yeshiva was also innovative in the education of girls.

## Rabbi Avrohom Yeshaya Karelitz (1878-1953)

THE "CHAZON ISH" DEVOTED HIS LIFE TO THE study of Torah, although he also learned sciences such as astronomy, anatomy and mathematics, since he felt that a knowledge of these subjects was necessary for a full understanding of Jewish law and practice. In Vilna in 1911, Rav Karelitz published the work for which he is best known, the "Chazon Ish." In 1933 he moved to Eretz Yisrael where he held no official positions

and yet he became known as a worldwide authority on all matters relating to Jewish law and life. He considered man's duty in life to be the constant study of Jewish law, aiming at the attainment of a maximum degree of perfection in religious observance.

## Rabbi Chaim of Volozhin (1749-1821)

ABBI CHAIM OF VOLOZHIN WAS THE OUTSTANDing disciple of the Vilna Gaon and the founder of the Volozhin Yeshiva in 1802, the most important and most influential Lithuanian institution. Reb Chaim's philosophy is expounded in his Nefesh HaChaim where he emphasizes the power of Torah study and fulfillment of mitzvos to bring a Jew close to G-d. In a famous section of that work, he takes issue with those (an obvious reference to Hasidim) who see dveikus, or cleaving to G-d, as a prerequisite to fulfillment of mitzvos. The central importance of Torah study reached its heights in the yeshiva, which became a model for all Lithuanian Yeshivos.

## Rabbi Yaacov Yosef of Polonnoye (died 1782)

ABBI YAACOV YOSEF OF POLONNOYE IS THE nprimary first-hand source for the Torah of the Ba'al Shem Tov. His main work. Toldos Yaacov Yosef, is replete with direct quotes from the Ba'al Shem. It is the first major work which expounds Chassidism. Reb Yaacov Yosef was a great talmid chochom and was the rabbi of Shargorod. When he embraced Chassidism, he was expelled from his position on a Friday afternoon. It is said that G-d sends the cure before the sickness. The rationalism of the enlightenment which undermined religion was met through Chassidism by an unprecedented yearning for spirituality. In the name of the Ba'al Shem, Reb Yaacov Yosef characterized foreign thoughts during prayer as "kelipos" (shells), which contained divine sparks waiting to be redeemed and elevated. By engaging in this process, a Jew participates in the end of the exile of the shechinah. Reb Yaacov Yosef developed the concept of the tzadik as the conduit for spirituality to the masses and the interdependency of the two. Ironically, he did not personally enjoy a great following and Rabbi Dov Baer of Mezhirech, rather than he, became the successor to the Ba'al Shem Tov. However, his written words retain their power and influence.

## The Rambam (1135-1204)

OSES MAIMONIDES IS KNOWN AS THE GREATEST Jewish philosopher and codifier of Jewish law in history. Born in Cordova, Spain, he was forced to flee from fanatical Moslems at the age of thirteen, where he traveled with his family to North Africa, and ten years later to Palestine. As a result of the devastation left by the Crusaders, Palestine was virtually uninhabitable, forcing the family to move to Fostat (current day Cairo). Throughout these journeys, the young Maimonides had concentrated on Torah studies under the guidance of his father, and by the time he reached Fostat had become a famous scholar. Supported by his merchant brother, the Rambam was able to write copiously, gaining international acclaim in both Jewish and secular fields of knowledge. After the tragic death of his brother, the responsibility of supporting his family fell on the Rambam's shoulders, and through his fame he was appointed chief physician of the Sultan. Despite the immense workload that was required, not only with his responsibilities to the royal family, but to the entire Egyptian community as the official Nagid (royally appointed leader), and to the halachic questions of world Jewry known as responsa, the Rambam was remarkably able to complete some of his greatest Jewish works,

including his introduction and commentary on the Mishna, his philosophical work The Guide for the Perplexed, and his magnum opus the Mishna Torah - the great codification of all Jewish law. While he was considered an undisputed leader of world Jewry at the time, there was bitter opposition to much of his works because they incorporated much of Aristotelian philosophy that went against the traditional purist ideology of much of Ashkenazic Jewry, and others believed his codifications would make much of the role of the rabbi and the oral tradition obsolete.

## Rabbi Levi Yitzchak of Berditchev (1740-1810)

PABBI LEVI YITZCHAK IS ONE OF THE MOST popular and beloved figures in Jewish history. Born into a prominent rabbinical family, he studied with the famed author of the Pri Megadim, was himself a great scholar and served as rabbi of a number of Polish communities. However, after meeting Rabbis Shmelke Nikolsburg and Dov Baer of Mezhirech, he was won over to Chassidism and eventually became one of the most influential leaders of Hasidism in Central Poland and the Ukraine. He is particularly famous for defending the Jewish people before G-d and always interpreting their actions

in the best possible light. His fervor in prayer and the fulfillment of mitzvos are legendary. His song before havdalah, "Dudele", expressing man's yearning and awareness of G-d's presence, is still sung with tenderness and great feeling. Rabbi Levi Yitzchak's work, Kedushas Levi, was published in his lifetime and is ever popular.

## Rabbi Yosef Yosel Hurwitz (1849-1919)

ABBI YOSEF YOSEL HURWITZ, THE ALTER OF Novorodock, was a true radical. As a young man, he was deeply engaged in business and the support of his family. However, at the age of 27, he met Rabbi Yisrael Salanter and the impact of that meeting shook him to the foundations and completely transformed the direction of Reb Yosel's life. He threw himself into study and spiritual matters. His whole life was now based on total, radical faith, and he became completely disengaged from material concerns. He established a large yeshiva in Novorodock and was responsible for creating a whole network of yeshivas. Reb Yosel believed that abnormal times required a radical approach which demanded total immersion in spiritual matters without consideration for the amenities of existence. His major work is appropriately named Stature of Man. In 1919, while he was in Kiev,

a plague broke out and while caring for the sick, Reb Yosel himself became ill and succumbed on the 17th day of Kislev. (see Hillel Goldberg's article in the Fall 1996 issue of Jewish Action magazine).

## Rabbi Yosef Albo (15th century)

ABBI YOSEF ALBO WAS A PHILOSOPHER AND Theologian who was also a disciple of the great Rabbi Hasdai Crescas. He composed the Sefer Halkarim, which provides a clear and comprehensive picture of the thought of his time. He carefully analyzed the meaning of "Ikar" and disputed his predecessors as to the number of ikarim. Albo was a participant at the famous Tortosa disputation in 1413-1414. In Chapter 25, Part III, there is a record of his critique of Christianity at the disputation (printed in Husik's edition of the ikarim) but this has been censored out of the Hebrew editions. He has highly original interpretations of Biblical passages and these have been collected in separate volumes. He saw the importance of the mitzvah of honoring parents as that of guaranteeing acceptance of the kabbalah (tradition). Albo dealt at length with the question of how an Eternal Torah applies to constantly changing conditions.

### **Sources**

 (Excerpt from Prayer of Rabbeinu Bachya ibn Pekudei)

"אלקי, לא נשאני לעמוד לפניך סכלי בפחיתות ערכי ומיעוט ידיעתי בגדולתך ורוממותך. כי אתה רם ונשא, ואני נקלה ונבזה וקטן משאול ממך ומקרוא אליך ושבח והלל וקדש שמך המקודש... אבל הרשני על זה מה שרוממתני בצוותך אותי לקרוא אליך והרשיתני לשבח את שמך העליון כפי הכרתי אותך וידיעתי בכבודך עם הראותי עבודתי לך ושפלותי לפניך. ואתה יודע תקנותי ואופני הנהגתי ולא הודעתיך בצרכי להעיר אותך עליהם אלא שארגיש בגודל חסרוני אליך ובטחוני בך. ואם אשאל ממך בסכלותי מה שאינו טוב לי ואבקש ממך מה שאין בו תקנתי, בחירתך העליונה טובה מבחירתי. וכבר הנחתי כל עניני אל גזירתך הקיימת והנהגתך העליונה".

(Rabbi Eliyahu of Vilna, the Vilna Gaon, Proverbs 22:19)

"עיקר נסינם החורה לישראל, הוא כדי שישימו בטחונס בה' כמו שנאמר (מהלים עת, ז): וישימו באלהים כסלם וגו'. וגם כן לספר אחר כך לביהם, כמו שנאמר (שם ז) למען ידעו דור אחרון. והוא, לפי שעיקר הכל הוא הבטחון השלם והוא כלל כל המצוות"

(הגר״א על משלי כב, יע)

ספר

## במח בה'

(Shiurei Daas, Vol. 1, Chap. 3, Rabbi Yosef Yehudah Leib Bloch, Rav of Telz, Lithuania)

#### שעורי דעת כי כל בשמים ובארץ

זה שנים רבות, כמדומני שזה הי' עוד בימי ילדותי, שמעתי בשם הגר"א זצ"ל (ממקור נאמן שיש לסמוך עליו), כי הגנב החותר במחתרת, אם יוכל באותה שעה להיות חדור במדת הבטחון בה', יצליח ג"כ בגנבתו. כמובן לא יכלתי להשיג את רעיון דבריו, כי הבטחון בה', יועיל לו לאדם לעבור עברה ולהרשיע נגדו ית'. אך זהו מה שאמרנו, כי הלא מדת הבטחון סגולה רוחנית היא, שהוטבעה בטבע הבריאה, שאם יגיע האדם לידי מדה זו ויתקשר אתה יפעול על ידה יפיק את רצונו, ולכן אלו היה אפשר לאדם להגיע למדת הבטחון בה', המשמשת

סגולה להצליח, ובאותה שעה ירצה להשתמש במדה זו לדבר עבירה, יוכל להצליח, כי הטבע לא ישונה ועושה את שלו, כמו בעניני הטבע הפשוטים שהטבע עושה את שלו, כשהאדם משתמש בכל הכחות הטבעיים המחשים לנו.

## (Rabbi Avrohom Y. Karelitz, Chazon Ish Emunah Bitochon, Chap. 2)

טעות נושנה נחאַזרהָה בלב רבים במשג "בטחון". שם "בטחוי". הַמְשַׁמּשׁ למָדָה מהַלָּלָד ועלֶריה בפי דַּחָסירים, נסתובבה בְּמשָׁג חובה לָהָאָמין – בכָּל מקרה, שפּוגש הָאָרֶכ, והצמידַתו לְקראה נֶתיד בּלְתִּי־מָבָרָע, וּשני דְרָכִים בּעָתִיד, אָחָת טובָה, ולא שנַיָה — כי בטה יָהָיָה הַטוב; ואם מסתָפּק וחושש עַל הפּוּדָ הַטוב, הוא מחַכַר פּטָהון. וְאֵין הוּרָאָה זוֹ בָבטַחון נכונָה, שכל שלא נתברר בנבוּאָה גורַל הַעֲתִיד אִין הַעָּתִיר מְכָרָע, כי מי יורָעַ משפטי די וגמלוחיי, יה׳. אָבֵל עניַן הַבּטָחון הוא הָאמון, שאין מקרה בָעוֹלָב, וַכָּל הָנַעֲשה הַחַת הַשמש – הַכל בהַכְרָזָה מָאהַנ, ית': ובְהִיוֹה פּעלָת הָאְמוֹנָה עָל עורְקֵי הַחָיִים, היא בכלל מדות בני־אָדָב, וכשב שמהַתּיהַעַנוַה ומהַתּיהַרָחַמים, וְכַיוצא־כָהֶן כָּן הַמּדוֹת, אין לָהַב מהקרי צורָת הַגָּשב - שצורח הַגַּשֶׁם קָשׁוּרָה בָקָצב ובמדָה, ואָם הַפּפיד קַצבָּה, תופסו צורָהָה, וכלי שָבוּר אִינוֹ כֹלִי אלָא חָרַכּ, אֲכָל מדות בני־אָדָב מתחַלפות למַדרגות נעלות זו מזו, ולכל איש ישר יש מכדה־ענוה וממדת־הַרַחַמיב: אבל אַין בנִי־אָדָכ משתַיין בָּוֹה, וָהֹב זר למעלה מזה.. כי מרת הַאמונה עש בַּה כָּדרגות זה לַמְעלָה מזה. וַכְּטָנִי־אָמנה ג״כ בכלל מאמינים, — בַוֹן שאִינָם בכלָל הָכּופרים והַמינים, אַכל אמונתם חלושה, ואין פעלת אָמונָה שוּלָטת עַלִּיהב, רַק נָגד עַברוה הָיוֹחָר מפרסְמוֹת, וַאָשר כָּל הַצבּוּר נוֹהָרִים בָהַן: וּמַהָן שֵּאָמוּנָתָב יותר חֲזָקָה וּפְעַלֶּתָה יותר נָכָרַת. ובן הַהַתְּחַלֹפוּת לְמַעֵּלות וּמְדָרגות פּשושָה עַל קַהַל הַצָּדִּיקִים הַחַיים בָאַמוּנָתָם בכָלְלוּתָם, אָבָל נבְדֶּלים בפַרָטיוּתָם זָה לְמַעְלָה מִזָּה וְזֶד

וְכָאֵשֶׁר הָאָדָם נְפָּגְשׁ במְקְרָה, אֲשֹר, לְפִי הָנֹהָג שֶּבְעוֹלְם, צְפִּתְּה אַלְיוֹ סְּבָּנָה מִדְּרְבִי הַטָּבְע לְפַתְּר מְטִבְּעָה הָעוּלְם, וְקְשֶּׁת־רוּחוֹ יְרְפָּהּוּ מִלְּוֹכֹּר, שָּאֵין הַפּּקְרָה אֲדנים לְנוֹ וְשָאִין מִעצור לֵּדִי מִלְּהוּשִׁיעוּ וּלְהָכִין מְסָבְּכִים, שַּיַּחַלִּפוֹ אַת הָאָמָת הַיְדוּעָה, כִי אֵין בָּאון לְפְנָיו שוֹם פּּנָע רַע הִיְּהַשְּׁרְנָה בְּקְרָבוֹ אַת הָאָמֵת הַיְדוּעָה, כִי אֵין בָּאון לְפְנָיו שוֹם פּּנָע רַע מָיד הַבְּקְרָה, רַק הַכֹּל מֹאְמוֹ, יהי, בִין לְטוֹב בִּין לְמוֹטָב, וַאֲשׁר שֹׁרְש אָמוֹנְחוֹ מִפִינָה פְּחָדְחוֹ ונוּתְנָת לוֹ אמן לֹהַאָמִין בִּאפְשְׁרוּה הַהַצְּלָה, מְדְרַהְבָּחוֹן (מִינָה לְרַעָה יוהר מנִטִיְּר לְטוֹכָה — ענִין זָה יִקְרָאָהוּ

וממדח הַבְּטָחון לְהַצֵּמִיד צָצמי עֵל נְקְדְת הָאמוּנְה אַף בַהַצֵּלותוּ עֵל מָחֲשֵבתוּ צֵד הַיּסוּרִים וְשִיּהְיָה לבי ער, כי לא הַמּקְרה פְּנָשְּתוּ, שָּאין מַקְרָה בְּעוֹלָם כְּלָּה, בְּיִלְהוּ וְבְּפּוּס מְקְרָה בְּעוֹלָם כְּלָּה, בְעוֹלָם כְּלָּה, בְעוֹלָם כְּלָה, בְק הָכל מאתו, יה' – וכמו שַאָמרוּ לְלְיָנוֹם וּפְפּוּס (תענית ית, ב): וְאַנוֹ נְחָחַיְבנוּ, וכו', ואם אֵין אָתָה הְרְגנוּ, הַרבה הְרְגים לֵי לוּ לְמְקִים וְהַרְבָּה רָבִים, וכו' – וכל זה מִמְדָּת הְבַשְּחון.

נַם עלות שַל הַהצַּלָה, שטבעה בני־הָאָדָם לְהשְּתֵּדּל בָהְן, משׁהַנוֹת אָצְל הַכּוּטָה, כִּי חָחָת לְרַדּף אָחַר נְדִיבִים וְשְׁרִים וּלְכָּלֶשׁ תַּחַבְּלוֹת־שְׁוֹא, יָפֶשְׁפֵּשׁ הַבּוֹטָחַ בְּמַצָשִׁיו וְיַכָּנָה אַח לְבוֹ לְחְשוֹבָה, מְפַלְה וּצְדָקָה, להעביר את רע הגורה.

בטח אמונה ובסחון בה" שג

אָמוּנָה וּבִטָּחוֹן

2 775

×

(Rabbi Chaim of Volozhin, Nefesh HaChaim, Gate 3: Chap. 12)

נפש שער ג - פרק יב החיים קפא

וּבֶּאֱמֶת הוּא עִנְיָן גָּרוֹל וּסְגֻלָּה נִפְּלָאָה, לְּהָסֵר וּלְבַטֵּל מֵעָלִיוֹ כָּל הִינִין וּרְצוֹנוֹת אַחַרִים, שָּלֹא יוּכְלוּ לִשְׁלֹט בּוֹ וְלֹא יַצְשׁוּ שׁוּם רשֶׁם כְּלָל, כְּשֶּהָאָדָם קוֹבַעַ בְּלְבוֹ לֵאמֹר, הֵלֹא ה' הוּא הָאֱלֹאִים הָאַמִתִּי, וְאֵין עוֹד מִלְּבַדּוֹ יִתְבָּרַף שׁוּם כּחַ בְּעוֹלָם וְכָל הָעוֹלָמוֹת כְּלָל, וְהַכֹּל מְלֵא רֵק אַחְדּוּתוֹ הַפָּשׁוּט יִתְבָּרַף שְׁמוֹ, וּמְבַּטֵּל בְּלְבוֹ בִּטוּל גָּמוּר, וְאֵינוֹ מֵשְׁגִיחַ כְּלָל עַל שוּם כֹּחַ וְרָצוֹן בְּעוֹלָם, וּמְשַּעְבֵּד וּמְרַבֵּק טהַר מַחְשַּבְתוֹ רֵק לְּאָדוֹן יָחִיד בָּרוּף הוּא, כֵּן יַסְפִּיק הוּא יִתְבָּרַף בְּיָדוֹ, שָׁמְמֵילָא יִתְבַּטְּלוּ מֵעָלִיוֹ כָּל הַכֹּחוֹת וְהָרְצוֹנוֹת שֶּבְּעוֹלָם, שֶּׁלֹא יוּכְלוּ לִפְּעִל לוֹ שוּם דָּבָר בְּלָל. (Toldos Yaacov Yosef, Noach)

יעקב יוסף

п

תולדות

מד

בשם מורי זלה״ה מה שביאר בכתבי האר"י זלה"ה למתק דינין בשרשן היינו ע"י שימצא בדין שורש חסד אז נעשה הכל חסד ונמתק הדין בשרש הסד זה שמצא בו ודפח"ח. וביוצא בזה כתבתי (ציק הוספות סימן כה) בשם מותר"ז כשדרש שטן ופנינה לש"ש נתכיונו בא שטו ונשקו אכרעי' (ב"ב טו.) ונעשה מיצה"ר יצ"ט בזה שמצא בו חסד ־שנתכוון לש"ש וכו׳ יעו"ש וה"ג נחום איש גם זו לטובה מצא בתוך הרעה והדין שורש חסד שהוא לטובה אז בעשה באמת חסד מן הדין והגבורה שנמתק הדין בשורש החסד שמצא בו. ולכך הזהיר התנא שיהי' רגיל

(Maimonides, Guide for the Perplexed, Vol. 3: Chap. 51)

#### מורה נבוכים חלק שלישי פרק נא

תהיא, אחר שאין לאיט ההוא השלם בהשנתו בעת עככי שכל בפעל, ואכנם הוא או משת בכח כרוב , והוא דוכה בעת ההיא לכופר הכהור בשעה שאינו כותב, ויהיה כי שלא השביל השם כלל כל עיכר , כסי שהוא בחשך ולא ראה אור כלל , כמו שבארנו באסרם ורשעים בחשך יומו , ואשר השת ובתתו כלה על פושכלה כפי שהוא באור השמש הבחיר, ואשר השינ והוא מהעכק, דומה בעה עסקו לפי שהוא ביום המעונן, שלא תאר בו השמע מפני העם המבחיל ביע וכינו, ומפני ה יראה לי כי כל בי שתבוצאהו רעה מדעות העולם כן הנביאים או כן ההכידים השלמים , לא מצאהו הרע ההוא רק בעת השכחה ההיא , ולפי ארך השכחה ההיא או פהיתות הענין אשר התעכל בו , יהיה עוצם הרעה . ואים התענק כן בבר כר הכפק הנדול אשר הכיאו הפילוכופים , לשלול השנדת השם ככל איש ואים סכני אדם , ולהשווה ביניהם ובק אישי מיני שאר בעלי היים , והיתה האיתם על זה מצוא ההסידים המובים דעות נדולות (:) והתבאר הכוד בוה , ואפילי לפי דעתם , ותהיה השנהת הש" מתמדת בסי שתניע לו השפע ההוא המוכי לכל כי שישתרל לרביין אליו , ועם הפניה מחשכת הארם וחשתו

ובחפנשת פעל כך וכך: ו וההכמר הסוד כום וחשילו או כפורה חחי שלא ובכיל כלי : לא חולהי הכש החוא לדעתם . דינ בחשינו לפי דפח השינושופים זמה ההצנחה ממנו רק כפח השכחה ההיה ולפי חורך השכחה ההיה מו פחיתות הענין חבר וחשפק כו יהיה שונם הרשה :

ימעלה מסיה מכחיה, כי כסי מבר ידב כסידור ניפום כנפלחות ידכ כפופותי יתכנה פה בסכבר . ופכ כול ידכ אבר בם טוב ראוקי לבחר כך דקח כרכ, והוח כי הפנחת בשלמוכו יה' , שלמות: יה' ידב כי ויסיה בוצנה מפני ית'

כפיית כחדם ונחסידום חקים חפנים רכים.

רחשונה כי חחר שהחדם ום לו שכל, בפכור שכלי ופיק כדי לכדיל: חן הרפוח הטכלות כחדה חם חלד פלחו וחם חלד זוכחו . והשכל הפופל ישפים עליו דיונית שכלו מן הכח אל הפועל וישחור פיו ולשוט, כאופן שלא וכוא: פניו דעות רכות ולרום משר כאדם בוא פכתם , חאת בהשנחה טללת לרכים מהחנשים . זוב הבנחה שניה גדולה חוחת , שהב"י ישפים של חים שנם מחד מנד שלחות שפלי ישפים שליו בחזיק לילה ובמרחות בחוכן שישחדטו מהרפות בטכלוה, וים השנתה שלישית יותר בדולה ויותר נכלחה מזו , והים שהמוש השלם בתושבליו לה יפרד תהשם אלה כעת לדכיי בהכרחיות הו הוה דבק עם השם והשם עתו , וכוח כשבר כבדול חשר לה ידותה שכר נדול מתנו, והיה חלד החבתה כי בחור כני תלך חיים ותכך ניפיו חחוינה עיניך, וכשיפור החדם חדם הדכקות החלפי ויכיה פונה לדכר תבונה חו הגוע ל חברם חה שלח ישופר כי הפריד בינו ובין החור כחלכי , וות כרע יותר גדול שמכשר שיהיה . ותכן חתרו לפי חדך השכחה ופחיתות הענין חשר ימעסק, וים כנה מרתבה ד' יותר גדולה ויחה מדרגה הנניהים, כי אם יסים אדם חחיד לפני השם אכי כפח שהוא מתעסק בדרבי בוט, זה האום אי אספר להגיש לי שים רם מהרשות הנוסניות. כי הדכקות אשר הוב כינו וכין כי חו מספר להפריד ובלמותו חינו שלח חותו הדבקות . וחפילו יכשה מותו מתיבות חו יטליבי חותו בחב וכמים לה ינום לפלחו שום רם . כי פלחו חיני חלה הדבקות , וכוה החושכל חבר הוה השם יתעלה הו השכל הנאצל כפי דפת פרב , והכן זה כי הוא מפתח להכנת כל מה שאחר כרב אחר כך. ומזה החין בהשנחה דבר הרב כוה הסרק : ואחר שהענין כן כבר מר הספק הנדול לשלול השנחת השם חכל אים תכני אדם ולהשות ביניהם ובין אום מחינו כיח וסיחה האיותם של זה תלוא חבידים ועובים רעות בדולות, ויתכאר הבוד בוה, כי הרע הוח לכשלת כדכקות מחת כ', חב ברע היותר נדולה שחפשר שיתוח, כ'ש בבתעסק כחדם כל יחיו חתר בפרד דבקות מהשם בדברים הבהחיים כי או הוא נחשל בבהחות. כמו שאחר הרב בחטא אדם הראשון (ח"א פ"ב), וכאשר חרה בחלוה אשר בעבור שכלו לוהו וכגיע לו השנת התפורסתות ונשקע בהתנטת וכהתנחות חו ידע שיפיר הה שהפפיד ושחבד, וחתר פוד כרב וכחשר שנה פנותו וכוון חל הדבר חשר קדם לו הצווו שלח וכחן חליו שולח חנ"ב, חה העונש הדותה לתרי חדה כננד מדם , וחמר כסוף הפנין וחדם כיקר ולח ינין נמשל כככמות נדתו , חב יותר רב שישוב החום החלהי כהמה כדמות חדם והכן זה. ח"ב נתבחר וחת ההשנחה וחפילו לדפת הפולוסופים מכלחי שישתנה וום שם ידועה נוספת , ותפים בשנחת כשם מחחדת כפי שכניע כשפע הכוח החוות: לכל מי שיודתן להניע פלוו , ועם הפנוח מחשבות

כה שלא הגיעו אותם הרעות לחסירים רק בעת שכרותם המרדם כן הרבוק שווא ההרבקתם בשכל הפועל אשר באמצעותי יצא שכלם כן הכח אל הפועל עד שישינו השם מה שאפשר להשינ סמנו ברוכים מופחיים אמחיים בעת התדבקותם היות היכם אצלם בעכלב תמיד באטנעות זה המלאך א'א שניקו הרעות, וכה שאבר והתבאר הפוד חות אפילו לחי דעתם, כלפי רעתנו אנתנו בעלי בריח תחורה תאסתיית הסאבינים בחרום ובהפנחה חום לא ידענו באיות תואר תחית תחשבונית , ואם נראת רעות לסובים בעת פת לא בעבור זה יניק הוצליכה באמצנהנו שלא נחיה מאמינים בהשנתה. ואמנם אפרו והתבאר המוד לפי דעהם, ד"ל שאנחנו נוכל לעשות מהם זאת תחלוקה עם תוראתנו בסה שהנחנו והוא הרעות לפובים ונאסר שזה חרע הוא בעה שכיחתם והפרום מזה ההתרבקות, ודתו שאמר ואפילו לפי רעתם. אמנם הם לא יודו בזה אתר שהם סאסינים בקרנוות ושתבל קל צד תחיוב א'ב השם לא יחרם רבר באיפי תאדם אבל כלם נודגים כמנהג חסבעי ותסקרים

תסיחודים הלות ברת בנרר אסרוי עד שלא יוכל אדם להיום על הגדי הראל לא מן הנחוב ולא מן ודשק השניים האלה נעולים בפני ובפני רבים בשני, ואל השי בשא דרב וחשלה נעולים בפני ובפני רבים בשני, ואל השי בשא דרבו וחשלה לתכראנ מבור בלועה ולרשיבנו בנולה עני קדשנו והשאיתנו היותר השניתנו עלים בשאי בתחלה רוחבם מקרשנו וחשוב

רחית השנחתו עלים נאשר בתחלה רותם מקדשו וחסוב תעבודה למקומת מכדה הינוע, אס: ולמי לשק הרב שאמר נגלה לי עתה עיק נמלא, ואמר ואחר השחקת רבי יהדה הרח"ד הוא בזה תחואי, ואם להבר כן, שהוא שלה תמאית, וכן כחב טודה המורה, ואמר עור כי כל מה שהוא טודה תמאית, וכן כחב טודה המורה, ואמר עור כי כל מה שהנריק רבי שמאל אכן חבון, ורות גלה לי שתה עיק נמדא, אם כן למו דעתה לא עשה חבר בלנין הדמנדה ומורה טודלמה, אם למו דעתה לא עשה חבר בלנין הדמנדה ומור טודלמה, שהנא א הרבה לא עשה והאם מאוש האוא המקרוב בינון הדמנדה לא מה בל המונד לא לי בל לה מאוש האוא המקרוב היותה שהנא א הלוממא לאות מחסרים בינון הדולה. מהיותה האוא בל זה מוממא מחסרים בינון הבלות. מחיר תמהם הארם, והיותה אוא מונד לו מונד בולות הויותה מהיותה מהיות מהיותה ראיתם על זה מממא החפידים רעות גרולות, וופא תתיר ממזכ

#### (Maimonides, Guide for the Perplexed, Continued)

#### מורה נבוכים חלק שלישי פרק נא

הש"ץ בדרכים האכתיים ושמהתו בכד שהשת , " אי אפשר שיכדר או לאיש ההוא מין מפיני הרעות , כי הוא עם השם והשם עמו , אבי בהסיב מחשבתו מהשם, אשר הוא או נברי מחשם , השם נבדל פסנון, והוא אי כיוכן לכל רע שאפער שיסצאהון. כי הענין הפביא להשנחה ולהכלכו פיד המקרח, הוא השפע ההוא השברי , ובבר נברו כצה העהים כן החביר ההוא הצוב, אי לא הניע בכר לחבר ההוא הרען, ומה אירע לשניהם מה שאירען, והנה התאמתה אצוי ואת האמונה נ"כ בדברי התורה, אמי ית' והפתרתי פני בהב והיה לאכול ובצאותו רעות רכות. וצרוה , ואבר, כיום ההוא הלא על כי אין אלחי בכרבי בצאוני תרעות האלה, ובבואר הוא שתכתרת הפנים הזאת אנהנו כבתה, ואנהנו עושים זה המכך המבריל ביניני ובינו , והוא אמרי ואנכי המתר אמתיר פני ביום חחוא על כל הרעה אשר עשה , ואין ספק כי דין היחיד כדין העבוד . הנה התבאר לך כי תכבה בהיות איט מבני אדם מופקר למקרה ויהוה מווכן דיאבל בבהמות, דוא היותו נבדל מחשב, אבי כי שאלהיו בכיבו לא ינע בו רע סנה אליו והשלם מבר רע. ההבונן בשיר של פגעים", תראה שהוא בספר החשניה ההיא הנחולה, והמחסה והשכירה מכן הרעות הפגעיה, הכוללות והמיוהדות באיש אחד זולתי שאי בני אדם, רא כה שהוא נמשך מהם אדר מבע הסציאות, ולא כה שהוא מהם מצעי בני אדם, אכר כי הוא יצילך מפת יקוש מרבר הנות, באברתו יכך כך ותחת בנפיו תחמת צנה וכותרה אמתו. לא תירא מפתד לילה מתין יעוף יוסב , בדבר באופל יהלין מקמב ישוד צהרים, והגיע מספור השמירה מצעי בני אדם, שאפר שאתה אילי יכרה שתעבור בפלחפת חרב פושפת ואתה על הרכך עד שהרני אלף הרתים סשםאלך ועשרת אדפים סימינך, לא יני, בך רע בשום פנים, אלא שתראה ותבים משפם השם ושלומתו לרשעים ההם שנהרני ואתה בשלום. והיא אפרו יפול סצרך אלף ורכבה פיפינך אדיך לא ינש , רק בעיניך תבים ושלופת רשעים תראה , וכפד לו פה שפפך כן ההננה והפדופה. ואה'כ נהן פעם לואה השבירה הנדולה . ואבר כי הכבה בואת השבירה הנדולה באים הוח, כי כי חשק ואפלפתי אשנבתי כי ידע שכי , וכבר באדני בפרקים הכורכים שענין יויעת השם היא השנתו. וכאוו אבר זאת השכירה באים הוה היא בעבור שודעני והפק כי אח'כ . וכבר ידעה ההפרט שכין אוהב והושק , כי הפלנה האדבה

כאדם נהשינו השם בדרכים אחתיים ושתחתי כתה שהשונ - כפי השנתי ותכחו : ז די אפשר שיקרם פו לאים מין מתיני סי חסבר שיקרב לחיב הסום חחוני ברשות, ביוחח כנפב הבשום . ריל בפם דבקות החיב פבוב כם כבב יה' מ'ם לה ושלום שליה השנין כתי שכבר כיחר הרב , נתה שכוה ביקרה לו היוה פין פפיני הרשות המנושיות השר כם סעדר עם כשם והשם עמי , חכל בהסיר חחשכתו חבשם כוח חו בכשנתב, חבל השנחם כל חחתים שלפה , מכל פרעות פדופות בוסניות מי חסבר בינול מס למ בנכומם תו בחנום לודק, ובלבד שיהיה הדפות ככב הפצריות לפ פחייבות כי במיחם כסות בשבליו, וכבר נבדב הלח בפחים תן בחשיד בכות בים מחוייבת מפי בכב דבקות בנבים בשב יחבלה מם סנכיה בנפיקס וכוח מפס ומכרן וכרי:

מוכדל חתנו וסוה חו מומן לכל רב שהפבר פיתלחכו, כי כענין החכיה להשנחה ולהחלם מהחקרים כוה כשפב קשוב או לה סגוע כלנ לחסר ססות סרע ומס חירע לשניכם לחסיד ולרשב חב שחירם, וכחשר בביח ברב

סיך כיום צורם בהשנחה כפי חה שיחייבהו השבל הנית רחיה גם כן חד"ם, חה חחרו והנה נחחתם מצלי וחם בממונה ב"כ מדברי חירה, ממר ושסחרתי פני מכם והיה למכול ומלמוהו לרות רבות והמר כיום הכום ונוי, והרצו כו כי כוח יח' יסחיר דכקוחו מחנו ובעבור זה כוח מוכן לכל כלרוח , חמר ביום ככוח כי זה כרב כח לי-בעבור שחין כשם דכק עמו , וכוח מכוחר כי כפחרת פנים כוחת חנחנו סבחה וחנמני עושין זם כחסך כתכדיל נינינו ובינו , וכוח חמרו כסתר חסתיר פנו כיום ככוה כל כל כרעב חשר כשה כי פנה . וברצון כו כי פנה דעתו ומחשתמו ממנו אל שאר הדכרים אשר לא יוצים. ואין ססק כי דין וחיד כדין לכוד, הכה לתכלר כי כהות אש מבני אדם מוסקר למקרה ויהים תוותן ליאבל כנסמות הוא היותו נכדל מסשה. אבל מי שאלפיו בקרבו לא וגיש לי שום דע כי עלמותו ככר של מעולם בשכלים בנכדלים משר חין חשך וחין ללמות וחין חסרון ולכן לה יניע כו דע כל פקר: סמר כי כוח יצילך מסח יקוש בי לה חירה מסחד לילה כי מדכר נחופל יכליך , וחלו כם מקרים חשר הים לשום סדם לכשתחר מסם בעבור שחלו פרשות לה יקיסם כשבל כחנושי וחב ידבק בשיי וכלל מסם: וכבר ידעת ככפרם כין פוכב וחופק כי כפלבת

ובין השי"ח בעת התעסקי בעסק מן העספים, או לא יניק ה השפע השכלי הפרד כן תפגעים לחבר תנוא הרע אכר ולאה אירע לשניהם מה שאדוב אתר שחחמיד חוחמר בכה שלא ימצא להם זה חענין הססרי בינם ובין יוצרם שים הם בעת ועשית והב בהנים לרקוח שאפשי שיניעו:

38

האפשרים האין חפוש ביניהב . אמנם בחשארות הנפשות החסירים חסובים תם סורים בה , דיצו בוה שה ענין מבעי אדר שיצא שכלם מן הכח אל הפועל באמצעוה חשבל הפועל ישובו חם עמו דבר ושר: (נ) ונבר נביד פנה חנחים כן תחסיד היא הפוב, רוצה כו וכבר נברל השפע חשכרי אשר תוא ושתורבקיה ביניט (Rabbi Levi Yitzchak of Berditchev; Kedushas Levi Beshalach)

#### הוספות ובאורים

ו) בספר קדושת לוי פרי כשלת (בדים לו כך, וכן כוח במדרש על פסוק כי ללך, וכנב ידום) כחב וז"ל כמו ולכן אם אדם בטוח בבי שכשיית יששב שהבחתי לעיל בשם הבעש"ע הי ללך יכתו לו כל לרכיו גם למעלה ממלחין לו כל שהצל שושה מה שאדה עושה, כך כביכול משאלוחיו, אבל אם אדם דואג חמיד של כמו שבחדם מתנהג למעה כך מנהיגים פרנסתו ופרנסת חנשי ניחו אזי גם אותו מלמשלב, לכן אם מחנבג במדח למשלה יחסר פרנסחו. ולכן אשרי איש שלא רחמים גם מלמעלם מרחמין עליו וכר, ישכחך ושם בעחונו בהי, כי אז הי ללך כמיש כל במרחם של בצריות מרחמין ומכין פרנסתו, כמו שהוא צועה בבי שליו מן כשמים, לכך לריך כאדם להחנבג שהוא עושה כל לרכיו, כן הוא נותן לנו במדת רחמים וטובות ובכל כמדות טובות, זיהיה שמח בחלקו, ואז גם מלמעלה יגיע

One Thousand Homes of Dialogue

כל לרכינו עכ"ל.

9 (Rabbi Eliyohu of Vilna, the Vilna Gaon; Biurei HaGra Bava Kama 92)

באר בבא קטא פרק ה מ דגר"א

בד הויגן זומרי כו'. כמ"ם במדרם (ויק"ר פכ"ס) משל סתרנגולת כשסיא קטנס אמס זנס אותם ונוחנת בפים וכשמתגדלת ובאם לאכול עמם מכם אותם לפי שכבר יכולם לזון א"ע, כן כשסאדם קטן בוטח על בוראי מאד ומנסיגו כקב"ם בכשגחם עיומם פרטיי וכשכתגדל בוטח בעלמו וכמו כן בסשגחם נמעטח מעליו, כמו כן בישראל קודם כים סיו מחייראין מן סמלרים וסיו בועחים בכ' מאד ואח"כ כשכתמעע בעחונם נחמעע ססשגחם מעלים , וע"ז סין במקדש סכרובים כרביא לסיות שסקענים כם קיום סשכינה :

(as told by Rabbi Yosef Yozel Horwitz, the Alter of Slabodka in the Madreigas HaAdam Chap. 5)

וּמְצָאָהוּ טָעוּן שַׁפָּי זָהָב. וּכָאוּ אָלִיו פְּגִי־כֵיתוֹ וְאָמְרוּ לוֹ: הוֹשִׁיעַ לְךְּ בִּטְחוֹנָךְ, כִּי מְצָאנוּ אוֹצֶר נְּדוֹל.

ונאה הלמידי האלשיף אליו נשאלו אתו: בשה כתו גדול יותר משלוויז או הקבקשים קליכף הבשחון, ואין עלה הדכר קבינו. והוא שמע פעם אתת הקלף על הפניר והשאי שמע פעם אתת הקלף על הפניר והשיג אוצר. אמר להם: משל למה בדר דומה: שם מי שדופק את התר באדמה קשה. או צמר היתר איתן, ולא יווז מקקומו: אכל אם יופק את התר באדמה קפונה מפנינת ותפונה, או זתנדג היתו לא יצמד איתן.

כן כְּכָל הַמִּצְוֹת, אֲשׁר יִחָהַפּּרְ הָאָרְס פּצָס כְּךְּ ופְצַס כְּךְּ מִפְּנִּי מְּרָכ פּצָס כְּךְ ופְצַס כְּךְ מִפְנִי אֶת שְׁדִּפְּקְ אֶת הַיָּחָר הַאָּרְקָה חֲפִירְה: מְצֵּר אֶחָר הוא רוֹצֶה לְהַצִּיב אֶת הַיִּמְרָה הַשְּׁרְא וְצָה לְהַצִּיב אֶת הַיִּמְרָה הַשְּׁרְא וְצָה לְהַצְּיב אֶת הַצִּיב הַשְּׁר וּלְפַבְר אֶת הַאַרְמָה — שְּׁמָּא גִּס הַא מְשְׁרְא מְדְּתְּהְ הַחָיִם שְׁלוֹ. הְפָּבְּקוֹת הָאַלְה מְלְלְצְלִים אֶת הַסְּבְּקְתוֹ, וְצָבְּי הְפְבְּקוֹת הָאַלְה מְלְלְצְלִים אֶת הַסְּבְּקְתוֹ הַפְּבְּוֹת הַאָּבְרָה וְנָם חָסְר לוֹ הַּדְּכָּר, וְנָם חָסְר לוֹ מִּדְבְּה הְשְׁרְא הַיְּבְּי בְּאָרְהְה הְמִוֹיְיה, אְיִבְּיה בְּאָרְהָה הְמִוֹרְה וּמְבּיר בְּאָרְהָה הְמִוֹרְה וּמְשֹּׁרְבְּיה בְּאָרְהָה בְּאָרְה הִיְבִּי בְּאָרְה בְּאָר הִיִּחָר בְּאָרְה בְּאָר הִיִּחְרָב אַיְיִבְּיִי הְאָרְבְּה הְמִבּירְר בְּאָר בְּיִבְּר בְּאָר הִיּבְיִם הְעִבְּי בְּאָר בְּאָר הִיּחָר הְשְּבְּיִב הְבִּיף מִבְּי הְעִבְּי הְבִּיּבְי הְבִּי בְּאָר הִיּחָר הְיִבְּי הְאָרְיִי הְבָּבְי הְבִּיי הְבָּבְי הְיִבְּיה הְצִיּים הְיִבְיה הְבִּיים הְאַבְּי בְּיִר הְבִּיף הְבְּבְּי הְיִבְּיוֹה הְצִיים הְבִּיים הְאַיּיך בּיִים הְצִיים הְבִיים הְצִיים הְבִּיים הְבִּיים הְבִּישׁי הְבִּישׁי הְבִּיף הִבְּיִים הְבִּיים הְבִּיים הְבִּיִים הְבִיים הְבִּיִים הְבִּיִּים הְבִּיּים הְבִּיּים הְבִיּים הְבִּיים הְבִּיים הְבִּיִים הְבִּיִים הְבִּיִים הְבִּיִים הְבְּיִים הְבִּיִים הְבִיים הְבִּיִים הְבִּיים הְיִבּים הְבִּיִים הְיִבְּיִים הְבִּייִים הְיִבּים הְּבִיים הְיִבּים הְיִבּים הְּבִים הְיִבּים הְבְּיִים הְיבְּים הְיבִּים הְיבִּים הְיבְּים הְיבְּים הְיבְּים הְיבְּים הְיבְּים הְּבְּים הְיבְּיְם הְיבְּים הְיבְּים הְיבְּים הְיבְּים הְיבְּים הְיבְּיִים הְיבְּיְים הְיבְּיִים הְיבְּיְים הְיבְּים הְיבְּבְים הְיבְּים הְיבּים הְיבְּים הְיבְּים הְּיבְּיְים הְיבְּיְים הְיבְּים הְּבְּיבְים הְיבְּים הְיבְּים הְיבְּים הְבְּיִים הְּבְּיְים הְיבְּבְיים הְבְּיִים הְּבְּיִים הְּבְּיְים הְיבְיְים הְּבְּיִים הְּעִים הְּבְּיִים הְבְּיִים הְּבְּיִים הְבְּיִים

מררבת האום בה'

פַרק ה

בטח

בְּעִנִין הַפְּטְחוֹן כְּרָר שְׁאֵלוּ אָת הָאלְשׁיךְ. זַ"ל, בְּדְבְּרוֹ אֹדוֹת בְּשְחוֹן־
בְּלִי־שׁוֹם־סְבָּה. וְהָיָה שְׁם אִישׁ אָתְר מוֹבִיל חֹמְר: בְּשְׁמְעוֹ אֶת הַּרְבִּרִים
הָאֵלְה אָפּר לְצִצְמוֹ: הַאִּם דְּעִמִּי נִּטְוְכָּה צְּלִיז כְּוָן שְׁיִשׁ בְּשְׁחוֹן־בְּלִי־
סְבָּה. אַם כָּן, כְּל הַשְׁשְּרְלוֹתִי הִיא רִק "סְבָּל וְרְעוֹת רוֹנִי" (חְהֹחֹ א. יד):
רְמְנֵּמְ דִּי לְּמָלֵּ כְּלְיִמִי - יוֹמָם לֹא יְנִינוֹ וְלִישְׁיִבְּי וְלְי הְשְׁמְּלְוֹתִי בְּלִי הְשְׁמְרֹוֹתְ הַמְּלְ בְּלִי שְׁנִים הְּאַרְיוֹ וְלְבִיּי בְּלִי הְשְׁמְרֹוֹתְי בְּלִי הְשְׁמְרֹוֹתְ הַיְבְּלְי הְעָרְיִי בְּלִי הְשְׁמְרֹוֹי בְּלְי בְּעָרְ בְּלִי בְּעָבְּי בְּבְיי בְּעִיבְי בְּבְי בְּעִיבְּי בְּבִי בְּבְי בְּעִיבְי בְּבְיי בְּבִי בְּבְי בְּבִי בְּבְי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְי בְּבִי בְּבִי בְּבִיבְי בְּבִי בְּבְּבְי בְּבְיי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבִי בְּבְּי בְּבְּבְי בְּבְּי בְּבְּבְּבְּי בְּבְּיבְּי בְּבְּי בְּבְיי בְּבְּבְי בְּבְיי בְּבְּי בְּבְּיי בְּבְּבְיי בְּבְיי בְּבְיי בְּבְּי בְּבְיי בְּבְּיי בְּבְּנִים בְּבְּיִי בְּבְּייִי בְּבְּיי בְּבְי בְּבְּי בְּבְּי בְּבְיי בְּבְּי בְּבְיי בְּבְּי בְּבְיי בְּבְּי בְּבְיי בְּבְּי בְּיִי בְּבְּיבְּבְּים בְּבְּיוֹ בְּבְּי בְּיבְי בְּיבְי בְּיבְּיבְייִי בְּבְּבְיי בְּבְיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיבְיבְּיי בְּבְיי בְּיבְּיי בְּיבְיי בְּיבְיי בְּיְיבְּיבְּיבְּיי בְּיבְּיבְיי בְּבְּיי בְּבְּי בְּבְיי בְּיבְּיי בְּבְיי בְּבְיי בְּיבְּיי בְּבְּיי בְּיבְּיי בְּבְּיי בְּבְּיי בְּבְּיי בְּבְּיי בְּבְּיי בְּיבְּיי בְּבְיי בְּיי בְּבְּיי בְּייבְייים בְּבְּיְיבְּיים בְּיְיבְייְיבְּייִים בְּייבְּייבְיי בְּייבְּייִים בְּיִיים בְּיְבְּבְּיבְּיְיבְּבְייְיבְּיבְּייִי בְּיִבְּיבְּבְּיבְּיְיבְּיְבְּבְּבְיְיְּבְיבְּבְּבְּי

ןכה הָסְכִּים הָסְכָּמָה חָזְמָה וְהַלֹּךְ וַיִּשְׁב עַל הַתְּנוֹר וְאָמֶר שְׁם תְּהָלִים. כְּשְׁכָּאוּ אִשְׁתוֹ וְבְנִי־כִיחוֹ, לְחָבֹעְ אַחוֹ, שֵּיסִע עִם עְּנְלְחוֹ, הַשִּׁיב לְּהַם בְּצְרָה: וְכִי מְשְׁנְצִים אַחָם. רְחָכְנָא לְצְלְזִן הֲלֹא שְׁכְּאָר, בְּפִרוּשׁ מַהָּאלְשִׁיךְ, שְׁאַם הָאָרָם בּוֹטַחְ כָּהי, כָּא אַלִיו מִּדְכֵּר מִפִּילֹא: וְצֵּר מִילְאוֹ הַיִּיִייִ נְבוֹרְ, אֲכָל צִלְּיִשְׁ, שְׁנוֹדְעֵהִי מָזָה, לְמָה לִי כְּל הָיָגִישָּה הַמְחֲרָכְּח הְכֹּי מְתְּבֹר וְבַם הָרוֹחָיִ גָּם אַהְם, בְּנִי־כִיחִי, מַעֲשׁוֹ כְבוֹוְי, וּפְּנְסְתֵנוּ חָבוֹא אַלִינוֹ הְמִילְּהָ.

לְיִמִים מְּכְּרוּ אָת הַחָמוֹר וְהַאָגָלָה לְגוֹי, הַלֹּךְ הַגּוֹי עם חַמוֹרוֹ וְעָגְלָתוֹ, לְחָפֹר חֹמָר, וִמְצֶא שְׁם אוֹצְר: מְלֵא אֶת הַשְּׁקִים מִן הָאוֹצְר וְנְחַן צֵּל הָצָגְלָה וְהַלַךְ לְחָפֹר עוֹד. נְסִל צְלִיו אָכֶן מִן הָהָר. וּמְת. הַחְמוֹר הַלֹּדְּ לְדַרְפֹּוֹ אַצֶּל. פַּצִּל־הַבָּיִת הָרִאשׁוֹן, עָסִי הָרְגַלוֹ. פְּתָאם נְשְׁמִע קוֹלו. (Rabbi Yosef Albo, Sefer Halkarim Part 4; Chap. 47)

קפח 375

העקרים

מאמר רביעי פרק מו מו

מפר

פרק כזו התקוה והשחלת הוא דבר הברתי אל המאסון כדי שימשך אליו החסר הנומשך את עצמי ואמר אות המחון, אסר הנביא מוב ה' לקויו (מיסו ל') וכן היה דור משבח את עצמי ואמר אותך קיחוי כל דיום (מסלים כ"ס). ההתנוח היא על ג' מנים, האחד הוא תקות החסר הזא שיקה אל הש"י שיישיענו על צד היוטר בלבר לא מצד שום חייוב כלל, והשנית יוחת (מ) ולוול כבודו כי השחן שהורגל לחשיעו ואם לא יושיענו גם עדה יוחת (מ) ולוול כבודו כי השחן שהורגל לחשיע את עברו אם אינו פושיעו בעת צדרנו יאמרו היוחת מצר הולשת האחן, והג' תקות החסר הוא שיקוה שאמת דבריו מצר שהבפוד על כך, ותקות החסר היוא היותר משוברת שבכלן אלא שאינו בשדו כל בכירונו מיותר משוברת שבכלן אלא שאינו בשדו כל עמו חסר חנם חושב שלא רוצה האחן לתת את שאלתו, ובעכור זה אינו מקוה כרציי, ולוה לא בא לו החסר (כ) כי אלו היה מצח כראיי, לא הה החסד נמנע מצר הש"י כי תסיד תא רוצה למקות כראוי אמר הכתוב רוצה ה' את יראון ונו' (מסלים קמ"ו) ולה דוא מבואר כי המנע הנעת החסר הוא כאשר אין בו התקוה כראוי ותקות הכבור היא יותר בשחדה, מבואר כי המנע הנעת החסר הוא מאום שורו הנה ראוי לו כדי שהרוצה לא יחשוב שבח אונו שורו הנה ראוי לו כדי שהרוצה לא יחשוב שבח שאינו שורו הנה ראוי לו כדי שהרוצה לא יחשוב שבח שאינו שורו הנה ראוי לו כדי שהרואה לא יחשוב שבח שאינו