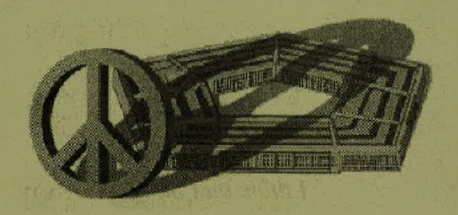
VOLUMEIVNUMBERVI

pardes

# 以图形?



WHAT IF THEY CALLED A WAR AND NO ONE SHOWED UP?

MANY OF THE TOPICS INCLUDED
IN THE PARDES CURRICULUM
ARE FAR-REACHING AND HAVE
BROAD RAMIFICATIONS.
THE INTENT OF PARDES IS TO
PROMOTE SENSITIVITY AND
SPIRITUAL GROWTH THROUGH
EXPOSURE TO A VARIETY OF
TORAH SOURCES.
IT IS NOT WITHIN THE PURVIEW
OF PARDES TO ARRIVE AT
CONCLUSIONS RELEVANT TO
DECISIONS OF HALACHA.
PLEASE CONSULT YOUR RABBI
FOR PERSONAL DECISIONS.

## Introduction

grew up in the sixties. In school, on television, in the newspaper, Viet Nam was all around us. I can remember when our next door neighbors, in Buffalo, NY flew a flag at half mast because their son was killed in action. War was bad. War meant death, misery and the suffering of innocent children. On campuses across the country there were anti-war rallies. Life magazine carried 11 x 17 shots of the unthinkable. I can remember a huge billboard challenging: Imagine they called a war and no one showed up.

Yet, when the sight of blood stopped staring me in the face I began to think more clearly. Would America be the wonderful country that it is if not for battle? Would the Nazi tyranny have stopped if it were not for World War II? Would the war have stopped if not for the bombing of Hiroshima? Would Israel exist if not for war? Will it continue to exist without a war?

The development of the world as we know it has evolved through war. The Torah tells us that even the wonderful, peaceful Messianic era will be ushered in through the war of Gog and Magog!

Yet, war brings with it the most tragic scenes in history. In the words of one of the great Talmudic rabbis: "We all await the period of time before the coming of the Messiah, yet I don't want to be there."

#### Rabbi Yaacov Haber

# How would you respond?

DOVE HAWKS **Open Borders** Secure Borders Less Death Short Term Less Death Long Term **Equal Rights** Our Land Self Sufficiency **Economic Prosperity** Favorable World Opinion Respect Through Strength War will Lead to Peace Peace

- Israel is on the brink of war. An election is taking place. The two platforms are clearly delineated. You have to vote.
- Hold a mock election before and after Pardes learning discussion. Does the outcome differ?

It is customary to recite the following prayer before entering into a Torah discussion.

Shulchan Aruch O.H. 110

יהי רצון מלפניך ה' אלקי ואלקי אבותי שלא יארע דבר תקלה על ידי ולא אכשל בדבר הלכה וישמחו בי חברי ולא אומר על טמא טהור ולא על טהור טמא ולא על מותר אסור ולא על אסור מותר ולא יכשלו חברי בדבר הלכה ואשמח בהם. כי ה' יתן חכמה מפיו דעת ותבונה. גל עיני ואביטה נפלאות מתורתך.

av it be Your will, Hashem my G-d and G-d of my fathers, that You illuminate my eyes with the light of your Torah and that You save me from all stumbling blocks and errors, whether it be in discussions of what is prohibited and what is permitted or in monetary matters, whether it be in any other Halachic decisions or just in theoretical study. I pray that I do not make any mistakes, and if I do, my study partners should not take delight in them. I pray that I should not proclaim the impure pure or the pure impure, the permitted forbidden or the forbidden permitted. I pray that I should not derive joy from the errors of my study partner. Open my eyes and allow me to see the wonders of Your Torah because it is from G-d that all wisdom comes forth, it is from His mouth that I will acquire wisdom and understanding. Amen.

## **Discussion Points**

What is the difference between a Jewish soldier and a non-Jewish soldier? When a non-Jewish soldier shoots a gun, he is hoping that the bullet will find its mark. When a Jewish soldier shoots a gun, he is hoping that between the moment he pulls the trigger, and the moment the bullet hits, G-d will perform a miracle, and there will not have to be wars any more.

#### Rabbi Shlomo Carlebach

To everything there is a season, and a time to every purpose under the heaven: a time to be born, and a time to die . . . a time to kill. and a time to heal . . . a time to love, and a time to hate . . . a time of war, and a time of peace.

Ecclesiastes 3: 1-8 Source, p. 15

The name of G-d is "Peace." Shabbos 10b Source, p. 15

But...

"G-d is a man of war" Exodus 15:3 Source, p. 15

When there is a great war in the world, the power of the Messiah is aroused. The time of song has arrived, the cutting down of tyrants, the wicked perish from the world, and the world is invigorated, and the voice of the turtledove is heard in our land. The individuals who are killed unjustly, in the revolution of the flood of the war, participate in the concept, "the death of the righteous atones." They rise above in the root of life, and the essence of their lives brings a general quality of good and blessing to the overall structure of the world, in all its values and senses. Afterward, at the cessation of the war, the world is

renewed in a new spirit, and the coming of the Messiah is revealed even more, for according to the extent of the war, in quantity and quality, so increases the expectation of the coming of the Messiah through it. The present world war (WWI - editor) is possessed with an awesome, great and deep expectation, attached to the changes of time, and the visible sign of the end, in the settlement of the Land of Israel. With great intellect, powerful courage, and piercing logic, with true longing and clear thought, we must receive the lofty content of the light of G-d that is revealed wondrously in the events of these wars. "Master of wars, sower of righteousness, producer of salvation, creator of cures, too awesome for praise, master of wonders who renews in his goodness daily the act of creation, let shine a new light on Zion, and let us all merit to receive its light."

#### Rabbi Avraham Isaac Kook, Orot, "The War" 1 Biography, p. 10

War is not a last resort. The purpose of war is to coronate G-d in this world. The purpose of war is to bring the world to a higher state of holiness and awareness. War is the underlying purpose of the Jewish people creating a government. It is with war that we will be able to usher in a messianic time, a time where we will know war no more.

Rabbi Goldvicht in Asafot Maarachot Parshat Vayera Source, p. 15

When G-d decrees that there must be war, and does not wish to annul the decree, then even the prayers of the righteous will not be able to stop it.

Rabbi Baruch HaLevi Epstein, Torah Temimah, based on verse in Ecclesiastes 8:8 Source, p. 16

All conflicts and hostilities between nations are caused by G-d; human beings have no choice as to whether to wage war or not. The only choice of the individual is whether he will participate in the war or not.

Rabbi Eliyahu Dessler, Miktav M'Eliyahu, vol. 3, p. 70 Source, p. 16 Biography, p. 12

"When you wage war against your enemy..." - Rèmember that they are your enemy, and don't have compassion upon them, because they won't have compassion upon you.

Rashi, on Deuteronomy 20:1 Source, p. 17

Revolutions and upheavals in world history left so much destruction and desolation in their wake. Their goal and purpose is so that the nations of the world may attain the same understanding and love of G-d, and thus the same peace, which Israel has won for itself. Israel has already reached that goal, but the rest of mankind still has to be brought by means of the Divine struggle in history.

Rabbi Samson Raphael Hirsch on Psalms 46 Biography, p. 13

At a time when nations should be acting brotherly G-d punishes one man for killing another. However, in a time of war ? "a time to hate"? then it is the time to kill, and no one is punished for this at all. For this is the nature of the world from the time of creation.

Rabbi Naftali Tzvi Berlin, HaEmek Davar, Genesis 9:5 Source, p. 17 Biography, p. 11

Though it does not initially seem so, conflict - like all natural phenomena - is purposeful and constructive. Through the seemingly external necessity to confront one's enemy in battle, and often to even physically wrestle him (as Jacob with the archangel of Esau), previously opposite attributes subconsciously merge, thereby elevating one to a higher state of existence.

Rabbi Yitzchak Ginsburgh, The Hebrew Letters, p. 113 Biography, p. 12

But...

Rabbi Nachman said: "Many foolish beliefs that people once held, such as forms of idol worship that demanded child sacrifice, etc., have disappeared. But, as of yet, the foolish belief in the pursuit of war has not disappeared." He used to ridicule certain scientists. saying: What great thinkers they must be, what ingenuity they must possess to invent amazing weapons that can kill thousands of people at once! Is there any greater foolishness than this—to murder so many people for nothing?"

Chayei Moharan 546 Biography, p. 14

Religious intolerance is the cause of all wars. When the nations all call upon the name of one G-d, they will dwell in peace.

Abarbanel, on Isaiah 2:4 Source, p. 18 Biography, p. 12

It is forbidden to wage war against any person in the world unless you first offer him peace, be it a permitted war, or an obligatory one, as the verse says: (Deuteronomy 20:10) "When you approach a city to wage war against it, you shall call to them in peace."

Maimonidies, Mishnah Torah, Laws of Kings 6:1 Source, p. 19 Biography, p. 13

P One must avoid all forms of war. Wars turn friends into enemies, and spread theft and violence. Even when the Israelites conquered the Land, they always sent messengers to proffer peace. According to the Midrash, this was Moses' idea, and G-d agreed. They even sent a peaceful messenger to the King of Edom, though they knew that he wouldn't listen. This was in order to teach a lesson to future generations.

#### Akeidah, Numbers 21:14

Wars only exist because G-d's Kingdom is divided. However,  $oldsymbol{10}$  when this oneness is restored, the forces of evil will be dispersed.

Rabbi Moshe Chaim of Sedulkov, Degel Machne Ephraim, parashat BeHaloscha Source, p. 19

And it shall come to pass in the last days, that the mountain of the L-rd's house shall be cotablished. the L-rd's house shall be established on the top of the mountains, and shall be exalted above the hills; and all the nations shall flow up to it. And people shall say, Come, and let us go up to the mountain of the L-rd, to the house of the G-d of Jacob, and He will teach us His ways, and we will walk in His paths: for out of Zion shall go forth Torah, and the word of the L-rd from Jerusalem... and they shall beat their swords into plowshares, and their spears into pruning hooks: nation shall not lift up sword against nation, neither shall they learn war any more.

Isaiah 2:2-4 Source, p. 20

# **Biographies**

#### Rabbi Abraham Yitzchak Kook (1865-1935)

he first chief rabbi of what was then Palestine, Rabbi Kook was perhaps the most misunderstood figure of his time.

Born in Latvia of staunch Hasidic and Mittnagdic stock, he retained throughout his life a unique blend of the mystical and the rational. He was a thorough master of the entire Halachic, Midrashic, philosophic, ethical, and Kabbalistic literature. But more important, he brought to bear the entire tradition upon the contemporary scene. He saw the return to Eretz Yisrael as not merely a political phenomenon to save Jews from persecution, but an event of extraordinary historical and theological significance. Rabbi Hutner once said that Rav Kook peered down on our world from great heights and hence his perspective was unique.

Above all, Rav Kook pulsated with a sense of the Divine. And, he sought to reach those who had strayed. He once quoted the rabbinic dictum that one should embrace with the right hand and rebuff with the left and commented that he was fully capable of rejecting, but since there were enough rejecters, he was fulfilling the role of embracer. On the other hand, he was never tolerant of desecration of Torah, as will be clear to any objective student of his life and works.

Though keenly aware of the huge numbers of non-observant Jews, he had a vision of the repentance of the nation. His concept of repentance envisioned in addition to the repentance of the individual, a repentance of the nation as a whole; a repentance which would be joyous and healing. He refused to reject Jews as long as they identified themselves as Jews. In a noteworthy exchange with his great friend, admirer, and opponent, Rabbi Yaakov David Willowski, Rav Kook explained the two components of a Jew: his essential nature — the pintele yid, and the path he had chosen in exercising free will. Even if the second element were weak, as long as the first was not repudiated, there was still hope.

He called for and envisioned a spiritual renaissance where "the ancient would be renewed and the new would be sanctified." His vision of repentance disdained fear and apprehension and looked forward to "the poet of Teshuva, who would be the poet of life, the poet of renewal and the poet of the national soul waiting to be redeemed."

Perhaps he was that poet.

Rav Kook's printed works to date are in excess of 30 volumes with many works still in manuscript. There are a number of translations into English of a small fraction of his works. **M.G.** 

#### Rabbi Naftali Tzvi Yehudah Berlin (The Netziv) (1817-1893)

The Netziv was Rosh Yeshiva of the famed Volozhin Yeshiva for almost 40 Years until it was closed by the Russian government in 1892. Founded by R. Chaim of Volozhin flourished, increasing from 100 to 400 students.

As a young man the Netziv was undistinguished, but by virtue of his extraordinary diligence grew to become one of the greatest scholars and leaders of his time. The prevalent method of Talmudic study was that of deep analysis of the sugya (topic) at hand. The Netziv's approach was to immerse himself in all the relevant passages from the entire Tannaitic literature, always striving to go back to the earliest sources. Similarly, he paid special attention to the gaonic literature and the earliest Rishonim, who were closer to the Talmudic period. He believed only in this manner could the text being studied by properly understood. His approach was strongly encouraged by R. Dovid Luria.

The Netziv emphasized study of Chumash and Nach and gave a shiur on the weekly parsha every day after morning prayers. He was an early supporter of the Chovvei Tzion movement and strongly supported the resettling of Eretz Yisroel. However, he was opposed to the selling of the Land for the Shemittah year. Contrary to the view of Rav Hirsch he opposed separate communities.

During the Netziv's time in Volozhin the Yeshiva produced great scholars, including R. Issur Zalman Meltzer, The Dvar Avrohom, Rabbi A. Shapiro, R. Avrohom Y. Kook, R. Moshe M. Epstein and R. Zelig R. Benges.

The Netziv's works include his famed commentary on the Sheiltos of Rabbi Achai, his Commentary on Commentary on the Song of Songs and Meishiv Davar, a collection of his responsa.

The Maskilim could not bear the success of the Yeshiva and constantly sought its demise. Their continuos barbs were noted by the government who demanded that the Yeshiva curriculum and hours of study be completely revamped. It is often said that the Yeshiva was closed because of the Netziv's refusal to permit secular subjects to be studied. The fact is that the government's demand were such that if adopted the Yeshiva would have totally lost its character. For example, one of the demand was that secular subjects be studied until 3:00 PM and that night study cease.

Left with no choice the Netziv felt compelled to close the Yeshiva. His entire existence was linked to the Yeshiva and after its closing his health began to decline. He passed away less that two years after the closing. His two sons were Rabbi Chaim Berlin and Rabbi Meir Bar-Ilan. **M.G.** 

#### Isaac Abrabanel (1437-1508)

brabanel was a remarkable figure combining within himself multiple talents including that of statesman, financier, Biblical Commentator, philosopher and protector of his people. He lived in the twilight years of the middle ages and his life and times reflected the transition between the middle ages and the modern period.

Abrabanel was born in Lisbon where he received a wide ranging education. In 1571 King Alfonso of Portugal captured 250 Jews in North Africa who were to be sold into slavery. Under the leadership of Abrabanel a huge ransom was provided to secure their release. He served as treasurer to King Alfonso until he was forced to move to Castile and eventually entered the service of Ferdinand and Isabella in 1484. Despite his political influence he was unable to prevent the expulsion in 1492 and refused the king's offer to remain at his post, choosing instead to throw in his lot with his people. He then lived in Naples, Corfu and finally in Venice, where he died. Most of his writings were composed in his later years when he was free of governmental responsibilities.

Abrabanel's commentaries on Tanach are unique and represent a fresh departure in the depth of his questions and analyses and the originality of his interpretations. All subsequent commentators must take note of his questions even if they do not agree with his answers. He did not believe that appointing a king was a mitzva and was a strong opponent of monarchy.

He wrote a famous commentary on Maimonides' Guide to the Perplexed which he admired greatly, though he did not hesitate to criticize that work. He wrote works on the Pesach Haggadah and Avos and several works on the Messianic period and the Messiah, and Rosh Amana, in defense of the Rambam's thirteen principles of faith.

He often bemoaned the excessive time he spent on worldly matters and in his last work, a letter written to Saul HaKohen in 1507 Abrabanel writes: "All these commentaries I wrote after I left my country. Before that, all the time was spent in the courts and palaces of the kings... my days in vanity and my years in getting riches and honor; and now these riches have perished... It was only after I had become a fugitive...without money, that I sought out the Book of the Lord...Therefore, I have limited myself to the contemplation of the Guide to the Perplexed and to the exposition of the Bible. These are the sources of all knowledge and in their wisdom all doubts and perplexities are dissolved." M.G.

## Rabbi Eliyahu Eliezer Dessler (1891-1954)

abbi Dessler was born into a family steeped in the musar movement founded by Rabbi Israel Salanter and he remained a musar personality for his entire life. However, his thought went considerably beyond the ordinary concerns of other musar thinkers and he integrated other systems and confronted different problems as well.

Most of Rabbi Dessler's education took place at the Kelm Talmud Torah where his father had been an outstanding disciple of R. Simcha Zissel. The family resided in Homel where Eliyahu had the opportunity to meet outstanding Chabad thinkers. In 1929, he became a rabbi in London and in 1941 accepted the directorship of the Gateshead kollel. Over the years, he became familiar with Kabbalistic and Hasidic thought, particularly the thought of Rabbi Zadok HaCohen and the Tanya.

His essays and letters have been collected in four volumes (several volumes under the title Strive for Truth have been edited and translated into English by Rabbi Aryeh Carmel). His topics include perennial questions such as free will and faith as well as contemporary problems in education, evolution and how to respond to the Holocaust.

His personal character and modesty complemented and affirmed his thought. On the last Sukkot of his life he visited the sukkah of the Chazon Ish. The Chazon Ish, upon seeing Rabbi Dessler, rose and rushed toward him. Not imagining that he was coming toward him, Rabbi Dessler turned to the door to see who the distinguished guest was that the Chazon Ish was so honoring. M.G.

## R' Samson Rafael Hirsch (1808-1888)

he father of modern German Orthodoxy, he was a fiery leader, brilliant writer, and profound educator. His greatness as a Talmudic scholar was obscured by his other monumental accomplishments. After becoming chief rabbi and member of Parliament in Bohemia and Moravia, he left to revitalize Torah Judaism in Frankfortam-Main which he transformed into a Torah bastion. His best known works are the classic six-volume Commentary on Chumash, noted for its tribution was his formulation of a self contained system of Jewish thought.

## Rabbi Yitzchak Ginzburg

abbi Yitzchak Ginzburg is a well-known lecturer in Israel on topics of Kabbalah and Chassidus. He has authored several books, and produced numerous cassette tapes. He is also the Rosh Yeshiva (spiritual head) of yeshivos in Chevron, Jericho, and in at the grave of the patriarch Yosef, in Shechem, that was recently destroyed by the Palestinians. E.S.

## Rav Moshe Ben Maimon (The Rambam) (1135-1204)

oses Maimonides is known as the greatest Jewish philosopher and codifier of Jewish law in history. Born in Cordova, Spain, he was forced to flee from fanatical Moslems at the age of thirteen, where he traveled with his family to North Africa, and ten years later to Palestine. As a result of the devastation left by the Crusaders, Palestine was virtually uninhabitable, forcing the family to move to Fostat (current day Cairo). Throughout these journeys, the young Maimonides had concentrated on Torah studies under the guidance of his father, and by the time he reached Fostat had become a famous scholar. Supported by his merchant brother, the Rambam was able to write copiously, gaining international acclaim in both Jewish and secular fields of knowledge. After the tragic death of his brother, the responsibility of supporting his

family fell on the Rambam's shoulders, and through his fame he was appointed chief physician of the Sultan. Despite the immense workload that was required, not only with his responsibilities to the royal family, but to the entire Egyptian community as the official Nagid (royally appointed leader), and to the halachic questions of world Jewry known as responsa, the Rambam was remarkably able to complete some of his greatest Jewish works, including his philosophical work The Guide for the Perplexed and his magnum opus the Mishna Torah - the great codification of all Jewish law. While he was considered an undisputed leader of world Jewry at the time, there was bitter opposition to much of his works because they incorporated much of Aristotelian philosophy that went against the traditional purist ideology of much of Ashkenazic Jewry, and others believed his codifications would make much of the role of the rabbi and the oral tradition obsolete. **A.B.** 

#### Rabbi Nachman of Breslov (1772-1810)

abbi Nachman of Breslov was one of the most creative, influential and profound of the Chassidic masters. A great-grandson of the Baal Shem Tov, he was recognized as a tzaddik while still a young man. From his youth, he followed a path of asceticism and prayer, though he warned his followers not to abuse themselves physically. He was a passionate individual, given to intense swings of emotions. These he put toward the service of G-d, and spoke often of how to find G-d even in the low states of mind, and how to serve Him during the emotional highs. Central to his teachings is the role of the tzaddik, who has the power to descend into the darkness to redeem lost souls; the path of prayer as the main expression of religious life. His main work is Likutey Moharan, composed partly by himself, partly by his chief disciple, Rabbi Nossan Sternhartz. The book is a collection of sermons delivered by Rabbi Nachman, given mostly on the holidays when his Chassidim gathered. The lessons are long and complex, masterfully drawing on the entire body of Talmud, Midrashic and Kabbalistic literature. Ideas are connected by a poetic and intuitive grasp of the texts. In addition, Rabbi Nachman wrote thirteen "Tales"mythical stories of kings and wizards based upon Kabbalistic thought and capturing the essence of Rabbi Nachman's teachings. These tales were known to have influenced later authors such as Franz Kafka. Rabbi Nachman died of Tuberculoses at the age of 38. Despite the fact that there was never another "Breslov Rebbe" to fill his place, the mystery and depth of his teachings continue to attract students today, and Breslover Chassidism is one of the largest and most vibrant of Chassidic groups. E.S.

## Sources

## 1.

#### Ecclesiastes 3: 1-8

| זָמֶן וְעָת לְכֶל חַפֶּץ תַּחָת הַשְּׁמִיִם:                                         | א. לַכּל |
|--------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| לֶלֶדֶת וְעַת לֶמוֹת עַת לָטַעַת וְעַת לָעָקוֹר נָטוּע:                              | ב. עת.   |
| לַהָּרוֹג וְעַת לַרְפּוֹא עַת לַפְרוֹץ וְעַת לַבְנוֹת:                               |          |
| לִבְכּוֹת וְעַת לִשְּׁחוֹסְ עֵת סְפוֹד וְעֵת רְקוֹד:                                 | .ד. עת   |
| ּלְתַּשְּׁלִידְ אֲבָנִים וְצֵת כְּנוֹס אֲבָנִים צֵת לָחֲבוֹק וְצַת לְרְחֹק מֵחַבֵּק: | .ה. עת   |
| לְבַקֵשׁ וְעִת לְאַבֶּד עִת לִשְׁמוֹר וְעַת לְהַשְּׁלִידְ:                           | ו. עת.   |
| לִקְרוֹע וְעַת לִתְפּוֹר עַת לַחֲשׁוֹת וְעַת לְדַבֶּר:                               |          |
| לָאֵהֹב וְעֵת לִּשְׂנֹא עַת מִלְּחָמָה וְעֵת שָׁלוֹם:                                | .ח. עת   |

## 2.

#### Shabbos 10b

## 3.

#### Exodus 15:3

#### ספר שמות פרק טו

ג. יַהֹּוָה אִישׁ מַלַחַמָה יַהֹּוָה שׁמוֹ:

.א. אָז יָשִׁיר משָׁה וּבְנֵי יִשְּׁרָאֵל אֶת הַשִּׁירָה הַוּאת לַיהֹּוָה וַוּאמְרוּ לֵאמֹר אָשִׁירָה לֵיהֹוָה כִּי גָאה גָּאָה סוּס וְרֹכְבוֹ רְמָה בָיָם: .ב. עָזִּי וְזִמְרָת יָה וַיְהִי לִי לִישׁוּעָה זָה אַלִי וְאַנְוְהוּ אֱלֹהֵי אָבִי וַאֵּרֹמֵמֶנִהוּ:

5.

#### Rabbi Goldvicht in Asafot Maarachot Parshat Vayera

את קבדה בעולמו. וכל עוד לא בא העולם לידי גמר תיקונו, יש בה הכרח, כדי להאדיר את כח הקדושה. ודבר זה הוא העומד ביסוד מעמד המלוכה בישראל. ואלמלא כוחה של מלחמה, לא נהא זכין להארת מלכות המשיח. רק לאחר שתיכון המלכות בידו ותכונן מלכותו, "ויתקן את העולם כולו לעבוד את ה' ביחד" - ייבטל מעמדה של הסיטרא אחרא, ולא יהא עוד צורך במעשה המלחמה. "ושפט בין הגויים והוכיח לעמים רבים וכתתו חרבותם לאתים וחנינותיהם למזמרות לא ישא גוי אל גוי חרב ולא ילמדו עוד מלחמה" (ישעיה ב.ד).

כח) עין בעין . (כ"ק פד) ממון ז וכן שן כשן ונו': לא) בי 'תצא' למלחמה . סמך הכחוב יניחת מלחמה לכחן לו' לך דו שחין מחוסר חבר יולח למלחמה ד"ח לו' לד מ אם עשית משפט לדה אחה מובטח שאם חלא למלחמה אתה כולח וכן דוד הוא או' (תהלים קיע) עשיתי משפע ולדק כל תניחני לעושקי: על איבך וי יהיו בעוניך בחוובים חל חרהם עליהם ב כי לא ירחמו עליך: סום ורכב . געיני כולם כפום א' וכן הוא או' (שופעים ו) והכית את מדין כחים ח' וכן הוח חומר (שמות טו) כי בח ל סום פרעה: עם רב ממך . בעיניך הוא רב מ אבל בעיני אינו רב : (כ) כקרבכם אל המלחמה . סמוך לנחתכם נ מן הספר מנבול 'ארלכס: ונגש הכהן. (סומה מב) המשוח לכך והוח הנקרח ם משוח מנחמה: ודבר אל העם . (שם) כלפון ע הקדם: (ג) שמע ישראל. (פס) אפי׳ אין ככס זכות אלא קריאת שמע פ בלבד כדאי אתם שיושיע אחכם: על איביכם. אין אלו אחיכם שאם תפלו בידם אינם מרחמים עליכם צ אין זו כמלחמת יהודה עם ישראל שנ' (ד"ה כ כח) ויקומו האנשים אשר נקבו בשמות ויחזיקו בשבי' וכל מערומיהם הלכישן מן השלל וילכישום וינעילום ויחכילום וישקום ויפיכום וינהלום בחמורים לכל כושל ויביחום יריחו עיר התמרים אַלל אחיהם וישובו שומרון. אלא על אויביכם אתם הולכים לפיכך התחוקו למלחמה: אל ירך לבבכם אל תיראו ואל תחפוו ואל תערצו . (סוטה מכ) ארכע

משום שאין אדם מקפיד ע"ז כמו בפרי רק שהיא עוד מפרכסם משום שעוד דמו בנפשו אסור: ו על שדם חבירו אין בה משום גזל משום (ה) ביד כל היה אדרשנו - מכוחר במדרש הכלת יח בה וכדחקן במס' כ"מ פ"ב הי' לבי מ' שהקב"ה מושה דין ומשבון אפילעם אילני מהה אסי' י: (ד) בנפשו דמו - משום איסור עם שמל וכלועה מהתיכין ע"י מום שניות ע"י -לומר אך כשר בנסשו כמו דכחיב בישראל מכפ"ב שהקב"ה ידרוש נסש החדם חיד החים: ביד ם עם הנשר - מש"ה הרש"י דמו אה איש אחיו - פירש הקב"ה חימחי החדם נשנם בשנה אבל זה אים כדעת חכפים בסנהדרין שראוי לנהוג באחוה . משא"כ בשעת מלחמה ועת ש שהפשה הרמב"ן ז"ל אבל תרגום לשנוא או שת להרוג ואין שום ע"ו כלל - כי כך ששי' בי' או דחלים מן חיתא נכסחה ועד נוסד בעולם - וכדאי' בשבועות ל"ה מלכותה דכסלה א נשמחא לא סיכלון ביאורו אפי שחופה חד משיחה לא מיענם ואפי מלד ישראל מוחר

## Rashi, on Deuteronomy 20:1

## ٠//٢/

## 10.

#### Rabbi Naftali Tzvi Berlin, HaEmek Davar, Genesis 9:5

## העמק דבר

#### Rabbi Baruch HaLevi Epstein, Torah Temimah, based on verse in Ecclesiastes 8:8

כיון לפרש כמש"כ. לה) לא נתבארה כונת דרשה מלשון ריח [שהיו מריחין את הארץ], וביומא ש"ה ב" הל הקרם וישמחו חלם וישחפו , ובינמות ט"ז ב' דרש [לדעת מהרש"ם] ידו כרש נר כמו שרף לר, ובירושלמי מיר פ"ז כ"כ דרשו הו נקבר --- מו ברקב, וכמ"ר פ' נח דרשו ויפן כ' מוחם כמו וילף, ולעיל רים פ' ח' דרשו פשר דבר כמו פרש [פירוש] ובסמוך פ' ע"ו דרשו וכות ילוכו בעמלו -- בעולמו , ולרמן י' מ"ו ענטרם ולה בשחי דרשו ולה בחשי , ובשס"ש ה' י' טארך בהרוזים דרשו בהוזרים, ועוד שם בני אמי כחרו כי דרשו נחרו כמו חרט חרון וכעם , ועוד שם, חלפיות, דרשו חל יפות, וכן דרשו שם מתרפקת כמו מתפרקת , וברים חיכה דרשו להרים כמו המלרים . ומהריעב"ן נפי' הנדה ש"ם כחב על מה שדרשו ובמורם נדול זון נלוי שכינם דרכשו וכמורא נדול -- וכמאור נדול. יוש"ד זה פרשנו לשון הכתוב בפרשת עמלק מת הנחשלים מתריך כתו הנחלשים, ובמיוב מ"מ יכפך ים לשינה, ועמני המפרשים ביחם שיכה לים ופרשט דקום כמו דכתיב יהפך ים ליכשה, ועוד סרבה כהנה , וכתום נב"ב ק"י מ" ד"ה משום חפסו כלל ום גם בלשון חו"ל, יעודש לה) כ"ל שורקים ומעקמים מת פיסס דרך לעג וקמור ומרמוין כאנכעותיכם דרך ליננות על לשו החשר ושת החדשת הזמ

ע ואולי י"ל משום דסמשר לשון פסוק זה כך הוא . ויפתר ה' חלי, חם יעמוד משם ושמוחל לפני חיו כפשי אל העם הום שלח מעל פני ויצאו, והיה כי יאמרו אליד אנם נות ואמרת אליהם כב אמר ב' אשר למות נמות והשר להכב לחרב ונו', מכוחר מוה כי בשעה שעורה מלחמה ומין רען כ' נהעכירה חו לא יופילו אם ישלתו את מי שישלתו לבתפלל לכ" לפטבירה, חמו שלמר פין משלמת במלחשה, כלושר שון מוניול שלומים למקב"ם נעוח שנגורם נוירם , וכמן" זכ על זם ססטום, ושל כלפון פלם משל ספי וילפי. כלותר., מקחלם בקנ"ם כביכול מנסכיו, ודרים כן מדר למון משל של למון. לי) ליץ פין ששל כלל כמנים במנחמם עו נמומדק, אמני דיתר עם זם ואומים שלמסי דעים כלומר קפינודים. דו) סלאון רשם שבכלון ליני מספין רששות כרביל לכרם, כלל מלפת מפתה ולנות, כתו (פיוב ל"ד) והום יסקים ומי ירשיע, וככל סשר יפנס ירשיע, ור"ל פון פרם יכול למשון ולמת חת מנס"מ שיחן לו ססק דין שבורה עליו נוירת מיתה , או שהוא , האדם , יניע נו פסק דיו [מכ"ד של מעב] כי ראוי כוא לחיות עוד, אלא מכיוו ששמד פניו אין ענה ואין מסנה כעדו.

#### Rabbi Eliyahu Dessler, Miktav M'Eliyahu, vol. 3, p. 70

עושה חדשות: שיצר את עולם העשיה בשביל החדוש המתגלה בו. דהיינו גלוי האור מתוך החושך, שהוא החדוש האמיתי. "אין כל חדש תחת השמש", כי כל ה,חידושים" שנראים בתוך ההסתר עצמו. בעניני עולם הזה, אינם חידושים, כי אינם מוסיפים כלום בתכלית ותוכן הבריאה. רס הגילוי הרוחני, גילוי אור מתוד חושר, הוא דבר חדש ממש: שמקרב את תכלית הבריאה.

בעל מלחמות: כל המריבות והטכטוכים כיו האומות נעשים רק עלידי הקב"ה. כראיתא במסכת עבודה זרה (ב":): ,מלחמות אני עשיתו". אין לבנו אדם בחירת בעצם עשיית המלחמה ליחידים יש רק בחירה אם תפשה המלחמה על ידם או על ידי אחרים.

זורע צדקות מצמיח ישועות: הצדקות שהצדיק עושה כביכול עם הקב"ה, הוא יחברך לוקחן וזורען, ומהן מצמיח ישועות עבור הכלל (הגר"א בשה"ש ג'. י"א). כמו שמצאנו אצל אברהם. שהאמין בהבטחת לידת יצחק. אף שראה כמו בחוש באצטגנינות שלו (שהיא גדר ראיית הנהגת הטבע בבהירות) שאי אפשר שיוולד לו בן. כלומר: ראה בחוש שאי אפשר

#### Abarbanel, on Isaiah 2:4

אותו שנה מתחלה הביא לשלישי אמר לו זכור אני אותו בית אמר לו חייף שאני בונה אותו פלטין וקורא אותו על שמד כך אברהם אמר בהרי הי יראה: יצחס אמר לשות בשדה יעקב אמר אין זה:כי אם בית אלקים לכך נאמר אל בית אלקי יעקב וכן הוא אומר הגני שב את שבות אהלי יעקב עיכי כוונו לדעתי במאמר הזה לכאר ענין אלקי והוא ששלשת הבתים בית ראשוו ובית שני והבית העתירה להבנות היו כנגד שלשת האכות אברהם יצחק ויעקב כי כמו שנמצא באכרהם הגדולה והנבורה והעושר והכבור והקדושה האלפית ככה נמצא כל זה בבית ראשון וכמו שנמרוד שלך בבל הצר לאברהם ככה נבוכונצר מלך בבל הצר לבית ראשון ולפי שמזרע אברהם מבני קטורה יצאן האשורים שהחרי בית המקדש לכן אמרו שאברהם ראה בית המקדש הר כלומר שנמשך מזרעו מי שעשה אותו הר תרב ושעליו המסלל אברהם כאמרו ה׳ יראה אשר יאמר היום כהר ה׳ יראה כלומר השם יראה וישנית בייצורים אשר הוא מיצר אותי היום הזה שתמה יהיו נזכרים לפנין יהי בהיות בית המקדש הר חרב וישראל בגלות בכל כי או יצטרכו לזכות הייעורים ההם וזהו אמרו בהר הי יראה והיה יצחק כנבר בית שני ולכן כהו עיניו מראות כי בבית שני לא היה ליהודי אור הנכואי לא ארון ולא כרובים ולא רוח הסדש ולפי שמורי עשו כן יצחם באו הרומים בני ארום שהחריבו בית שני לכן אמרו שראה יצחק את הבית שדה בי כן אמר הנביא על תרבנה ציון שדה תחרש ושעליו נאמר ויצא יצחק לשוח בשוה רוצה לומר שיצא להתפלל על כית המקדש כשחהיה שוה נחרב: והיה יעקב פורה על השלישות העתידה ולכן היתה מסתו שלימה ולא נמצא ממנו מסול לא כישמעאל ולא בעשו כי כל בניו היו זרע ברך ה׳ ויעקב נלחם עם שרו של עשן וישר על מלאר ובאו לרמוז שבומו הנאולה והישועה יעלו מושיעים מהר ציון לשפוס את הר עשו ויהיה נקמה לייי בארום ולפי שהיו ליצקב ייב בנים שבטי לה היה שבבניו הכית השלישית הצתידה יתסבצו שמה כל הייב שבטים ולהיות הדבר קונה השם מהחלק היוחר גבתר ומסאת התכלית לכן היה שלא נקראו עם הי בשם אברהם ולא כשם יצחק כי אם כשם יעקב ובשם ישראל יכנה ולפי שהבית הבי לא יחרב צור כל ימי הארץ וכמו שאמר מיכה ומלר הי עליהם כהר ציון מעתה מעסר מינשפט בין העים והובית לצמים. דבים כי, אם 'על הר בית הי אשר זבר וכן כתב רשיי ושמט אותנ שהרו, והכחנה בזה היא שהבית הוה יהיה עליון למלכי ארץ ושמה ישבה: כמאות למשפטי והבית ההוא רוצה לומר בקדושתו ונבואתו ישפוט בין הנוים ויובית לעברי רבים על עניני מלחמותם אלו עם אלו או יהיה כבוי ושפט בין הנוים והוכיח לדבר הי מירושלם אשר זכר כי לברף ונבואתו ישפוט ויוכיה בין הבוים וישים שלום בארץ לפי שהנבואה אשר מתחוש או בעולם חישה זה מה שלא היה סודם לכן. והותרה עם זה השאלה השנית: וספר שיהיה השלום מתווך ביניהם באומו שיכחתו תרבותם לעשות מהם אתים והם הכלים שחופרין בהן את האדמה נקרא כלשון רו"ל מרא וכמוהו את מחרשתו ואת אתר ויונתן תרגם סכים רוצה לומר מכינין וכן יעשו מהניתותיהם מומרות והם כלי הברול שכורתין בהם הגסנים כמו∮וכרמך לא תומור וכל כך שלום יהיי בארץ: שלא יצטרכו עוד לכלי מלחמה ווהו לא ישא בוי אל בוי חרב ולא ילמדו עוד מלתמה ומיכה הוסיף עוד ביאור באמרו וישבו איש תחת גפנו ותחת תאנתו ואין מחריד כר פי הי דבר, וענינו שנתן הטבה למה יתבטלו המלחמות מכיר דעפים ושפר שהפנה הפיניה בפלחפות דום פונה הלחות בין הפסים במלופנת ארום וישמפאל ובדורחה בלם קורפים בשם זה ונכנפים למווחו בהסכמה אחה ישכר בנות בדר מבלי בול ותכני ואין מתריד כי פיי ה דבר דייל שנמצותו אשר יקבעו בעלותם לנית הסכוש יוביו ככם מתאודים ומסכיסים ולא ישפע עיך חכם מארעם שוד ושכר בנכולם אכל כום ישמחו העלפו שיש אוש עם ששר לו גמנו הזאותו ולא יכקש להנעייר אתר ולפותו את כל אשר לו וכל זה בעבור שצות עליו השם יתנדב, וחנה רשיי ניל בערושיו בשה הייצוד הנה דבר סטן בעניינו כי הוא כתב שכאשר יתאמצו הגוים בדברי ריבות יאמרו זה לזה לכו לחכמי ירושלם וגביאיו: - זיגידו לנו דבר המשפט ואם כך יהיה מה להם עוד לכלי מלחמה ותמתחי מכבור תורתו איר חשב בזה שהרי הכתוב אומר בשם הצמים שכולם בערבוביא יאמרו לכו ונעלה הר הי ואל בית אלסי יעסב ויורנו מדרכיו יונלכה באלחותיו ולא אמר זה על דיני ממונות כי אם על ההתניירות וסבלת האלהות על עצמם ולכן אמר אח"ו שישליכו אלפי בספם ואלקי זהבם שתפור הנאוה

# Maimonidies, Mishnah Torah, Laws of Kings 6:1

#### רמב"ם יד החזקה - הלכות מלכים פרק ו

א. אין עושין מלחמה עם אדם בעולם עד שקוראין לו שלום אחד. מלחמת הרשות ואחד מלחמת מצות שנאמר כי תסרב אל עיר להלחם עליה וקראת אליה לשלום אם השלימו וקבלו שבע מצות שנצטוו בני נח עליהו אין הורגין מהו נשמה והרי הו למס שנאמר יהיו לד למס ועבדוד סבלו עליהן המס ולא סבלו העבדות או שסבלו העבדות ולא קבלו המס אין שומעין להם עד שיקבלו שניהם והעבדות שיקבלו הוא שיהיו נבזים ושפלים למטה ולא ירימו ראש בישראל אלא יחיו כבושים תחת ידם ולא יתמנו על ישראל לשום דבר שבעולם וחמס שיסבלו שיהיו מוכנים לעבודת המלד בגופם וממונם כגוו בניו החומות וחוזס המצודות ובנין ארמון המלך וכיוצא בו שנאמר וזה דבר המס אשר העלה המלד שלמה לבנות את בית הי ואת ביתו ואת המלוא ואת חומת ירושלים ואת כל ערי חמסכנות אשר תיו לשלמה כל העם הנותר מו האמורי ויעלם שלמה למס עובד עד היום הזה ומבני ישראל לא נתן שלמה עבד כי הם אנשי המלחמת ועבדיו ושריו ושלישיו ושרי רכבו ופרשנו

## 16.

#### Rabbi Moshe Chaim of Sedulkov, Degel Machne Ephraim. parashat BeHaloscha

#### ספר דגל מחנה אפרים פרשת בהעלותד ד"ה וכי

וכי תבואו מלחמה בארצכם על הצר הצורר אתכם והרעותם בחצוצרות ונזכרתם לפני הי אלקיכם ונושעתם מאויביכם. יש לפרש בזה בדרד רמז על פי שאמרתי על ש"ס דברכות .ס"ג.. כל המשתף שם שמים בצערו כופלין לו פרנסתו וכוי עיין לעיל פרשת בחוקותי, ועתה נבאר לשון שם שמים בצערו דהנה גלוי וידוע כי הקב"ה נקרא שמים כמו .מלכים - א תי, לייו. ואתה תשמע השמים והשכינה נקראת שם כידוע וחיינו כי היא נתהוה משמים וזהן .אבות פייה, מייכ. כל מחלוקת שהיא לשם שמים וכוי היינו כדי לקשט השכינה שנקראת שם להיכלל בסוד שמים סוד אחדות גמור כמו .בראשית הי, בי. זכר ונקבה בראם ויקרא את שמם אדם, ושמעתי בשם הרב המגיד המנוח מו"ה דוב בער זללה"ה תצוצרות הוא לשון חצי צורות ודברי פי חכם חן, וזהו פירוש ברכות ס"ג:. המשתף שם שמים בצערו היינו שמחבר ומיחד צערו בצער. השכינה כביכול ומביו שבא לו מחמת שהיא מגעגעת לבא לבחינת שמים שיהיה בסוד אדם שלם זכר ונקבה בראם וכל החסרונות הם באים משם בכדי ליחד ולהתפלל על חסרונה כידוע מכמה מאמרים ואז כשמביו זה ומתפלל על צער השכינה כביכול אז בודאי ממלאין לו בקשתו וכופלין לו וכוי כנ"ל בפסוק בתוקותי עיין שם. וזה יש לומר שמרומז בפסוק וכי תבואו מלחמה בארצכם וגוי והרעותם היינו **תחברו צער שלכם** בחצוצרות היינו בחצי צורות היינו צער השכינה כביכול שיש פירוד למעלה והם שני חצי צורות שם ושמים המגעגעים להתקרב ולהתיחד אחד אל אחד אזי בודאי אם כה תעשו באמת אזי ונזכרתם לפני ה' אלקיכם ונושעתם מאויביכם, וכמו שאמר אא"ז זללה"ה מפורש כי כל המלחמות שבעולם היא מחמת שמלכות היא בלא יחוד רחמנא ליצלן וכשנעשה יחוד אזי יתפרדו כל פועלי אוו:

## 17.

#### Isaiah 2:2-4

#### ספר ישעיה פרק ב

א. חַדָּבָר אֲשֶׁר חָזָה יְשִׁעְיָהוּ בְּן אָמוֹץ עַל יְחוּדָה וִירוּשֶׁלֶם:
ב. וְחָיָה בְּאָחַרִית הַנָּמִים נְכוֹן יִהְיָח חַר בִּית יְהֹוָה בְּרֹאשׁ הָהָרִים וְנִשְּׂא מִגְּבְעוֹת וְנָחֲרוּ אֵלִיוֹ כֶּל הָגוֹיִם:
ג. וְהַלְכוּ עַמִּים רַבִּים וְאָמְרוּ לְכוּ וְנַעֲלֶה אֶל הַר יְהֹוָה אֶל בִּית אֱלֹהֵי יַצְלֶבְּ וְיִרנוּ מְדְּבֶר יְהֹוָה וּדְבַר יְהֹוָה מִירוּשְׁלֶם:
מִירוּשְׁלֶם:
ז. וְשְׁנַט בֵּין הַגּוֹיִם וְהוֹכִיחַ לְעַמִּים רַבִּים וְכִּתְוּ חַרְבוֹתֶם לְאִתִּים וְחַנִּתוֹת לֹא יִשְׂא גוֹי אֶל גוֹי חֶרֶב וְלֹא יִלְמְדוּ עוֹדְ