

## THE MIDDOS INITIATIVE

A CHARACTER DEVELOPMENT PROGRAM INSPIRED BY THE SEFER CHESHBON HANEFESH

### 

WELCOME TO



#### IN A WORLD OF WAZE AND OTHER NAVIGATION APPS

roadmaps seem outdated. Who would carry around a messy, folded, and bewildering picture of lines and colors when there is an easier, more accessible option right on your phone? Roadmaps include a myriad of crisscrossing lines most of which are not relevant for your journey or to get you to your specific destination. They have keys, pictures, and numbers that can be confusing and difficult to decipher. Roadmaps do not predict problems that may arise on the way to your destination. There are no traffic alerts and there are certainly no warnings of police cars that loom ahead. In all likelihood, most of you have probably never even held a roadmap.

The Torah is similar to a roadmap. It is a beautiful and intricate guide that marks points towards a relationship with, and emulation of, Hashem. Along the way, we are supposed to pick up values and integrate them into our lives. Inevitably, we get lost in all of the details and find it difficult to access them as we navigate toward the specific destination we are trying to reach.

Sometimes, we do not even look down at our roadmap. We wander aimlessly along the highways of our lives without paying attention to which way we should be going. We know that there is a destination and that we should be striving to get there, but we become distracted by the sights and the scenes along the way. How many people, if they were stopped in the street, would have answers to questions like: In what way are you working toward self-improvement? How are you trying to emulate Hashem today? Are you focused on taking steps for change? Are you mindful of your destination and how it should permeate every moment of your life?

Indeed, what are the steps to get us closer to Hashem? This may be too broad of a question with too many potential avenues to travel down. This is where Middah comes in. We need to work on one character trait at a time. The Torah teaches us how to do that, but sometimes it is hard to find the compass that will help us embark on the right journey.

Based on the book Cheshbon HaNefesh, we present a systematic approach to character development, a Waze to becoming a better person. We provide a method for thoughtful change and growth that we hope will yield personal and religious success. Each month we will be working on a different middah, with many different touch points to help inculcate the middah into our lives. This will include daily check-ins, weekly challenges, monthly contests, and more. Each participant will receive a journal with which to track their own personal progress. This will serve as your personal navigation app, throughout the month.

Fit for anyone at any stage in life, this program is structured to reinforce the importance and relevance of middos, while remaining a personalized journey of growth.

We all want to be better. Growth is magnified when it takes place as part of a larger community. Join a group in your own neighborhood, or participate in our global endeavor at

NCSY.ORG/MIDDOS. Let's do this together.

For more information about TMI please contact Alexa Szegedi, alexa@ncsy.org, or Josh Fagin, faginj@ncsy.org

# הריצות Decisiveness - הריצות



### INTRODUCTION TO CHARITZUS

#### IMAGINE YOURSELF AS A VISITOR IN A FOREIGN

land where no one knows who you are. This place shares none of the values and morals you believe in. Next, imagine your surroundings convincing you into something you knew was wrong. You are somewhat compelled to join in but you know you really shouldn't. You know what you are doing is wrong. Finally, imagine everyone in the entire world thought that you were wrong. But in your heart, you knew you were right. What would you do in any of these instances? Would you give in to the pressures? Or, would you be resolute in what you believe? Would you be a *charitz*, You?

Big questions, we know. But don't worry: the Midda of *Charitzus* is in your blood. Our first forefather, Abraham believed in a God when no one else did, when everyone thought that he was crazy. But he stayed true. Yaakov went into the house of Lavan, a house of immense immorality but was able to remain a Jew. And if you are a kohen, you may have a double dose of this *charitzus* in your blood. From the onset, the tribe Levi stood up for what he believed in. Skip almost a thousand years and you still find the Maccabees, the priestly Kohanim, standing strong in the face of Hellenism. They stood strong even though they were the few and the feeble and the Greeks were the many and the strong.

This month we are returning to this Midda which is our heritage. We will work on the Midda of *Charitzus*, or resolution. It could be there were times in our history when we too would not need to toil and be diligent to try to find Hashem, like at the giving of the Torah, or earlier in the Garden of Eden when it was so clear what we were supposed to do and how to act. But life is not always just these moments of clarity.

It requires resolution. It requires us to be diligent and conscious day in and day out.

There are two elements to the Midda of Charitzus. On a micro level, exerting diligence and meticulousness in everything we do day to day. It is hard to be consistent. To constantly try to be on point and be on task. It is hard for us to choose productivity or meaning over watching another TV show. We need to work to be cognizant of who we are, who could we become, and what we have to do to get there.

But then, there is *Charitzus* on the macro level. This month we will try to be resolute on a larger scale, when we believe in something and choose to stand by it no matter what the cost. No matter what the social sacrifice, we stand by what we believe, and practice based on that belief. This month of Kislev, a time when we shine a little light to show us the way in the time of greatest darkness, is a reminder to us to remain consistent in this most trying darkness. It requires us to be conscientious in our work and school to remain on task and on point. Without this diligence, we cannot uphold the consistent service we owe to Hashem every single day.

### TMI: AT A GLANCE





### Submit a picture to show how Decisiveness is present in your life this month



Scan QR code to upload.

### OCTOBER-NOVEMBER 2022 KISLEV 5783

| SUNDAY         | MONDAY                     | TUESDAY                    | WEDN                    |
|----------------|----------------------------|----------------------------|-------------------------|
|                |                            |                            |                         |
| 27 November 3  | 28 November 4              | 29 November 5              | 30 November             |
| 4 December 10  | 5 December 11              | 6 December 12              | 7 December              |
| 11 December 17 | 12 December 18             | 13 December 19             | 14 December             |
| 18 December 24 | 19 December 25<br>Chanukah | 20 December 26<br>Chanukah | 21 December<br>Chanukah |

#### WEEKLY CHALLENGES

WEEK 1 Did I make one decision today?
WEEK 2 Did I speak up about any true feelings?
WEEK 3 Was I prepared to explain my behavior today?
WEEK 4 Did I accomplish my personal *avodah*?

| ESDAY | THURSDAY                   | FRIDAY                     | SHABBAT                              |
|-------|----------------------------|----------------------------|--------------------------------------|
|       |                            | 25 November 1              | 26 November<br>Toldot                |
| 6     | 1 December 7               | 2 December 8               | 3 December 9<br>Veyeitzei            |
| 13    | 8 December 14              | 9 December 15              | 10 December 16<br>Vayishlach         |
| 20    | 15 December 21             | 16 December 22             | 17 December 23<br>Vayeishev          |
| 27    | 22 December 28<br>Chanukah | 23 December 29<br>Chanukah | 24 December 30<br>Chanukah<br>Miketz |

### KISLEV 1 | NOVEMBER 25

Was I focused and decisive in my actions today?
 Did I make one decision today?

Feel free to journal on these lines

High Stake Scenarios A man shows up to your house asking for money and looks underfed. How do you help him?

### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 1** The Gra (Proverbs 12:24) defines *Charitzus* as someone who is steadfast in his beliefs and actions in the ways of the Torah. How does this quality of decisiveness reflect itself in diligence and doing something with a certain fervor?

### KISLEV 2 | NOVEMBER 26

- Was I focused and decisive in my actions today?
- Did I make one decision today?

High Stake Scenarios You have 15 seconds to pack for a trip on a desert island. What do you pack? Clock starts now.

### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 2** The Jewish people are known as עמא פזיזא, the stubborn people. (Gemara Shabbos 88a). Sometimes this is used derogatorily. However, other times it is said as a praise, and something that Jews pride themselves on. How could the trait of being stubborn be viewed positively?

### KISLEV 3 | NOVEMBER 27

Was I focused and decisive in my actions today?
 Did I make one decision today?

High Stake Scenarios You're late for a Geometry test and have room in your backpack for a calculator or a protractor. Which do you take?

#### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 3** There is a verse in the Torah that says when the Jewish People leave Egypt, a dog will not even move its tongue. The phrase it uses is לא יחרץ בלכ. Rav Hirsch explains the similar etymological wording and the connection between them. He writes (Shemos 11:7): "[the word] is borrowed from a term used to describe the actions of man: "Diligence" is the one who overcomes difficult situations. Why is this the way he defines diligence? What does diligence have to do with decisiveness?

### KISLEV 4 | NOVEMBER 28 MONDAY

- Was I focused and decisive in my actions today?
- Did I make one decision today?



### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 4** Our sages teach us that a righteous person is described as a strong wall. They use imagery, based on the verses in song of songs.

שיר השירים פרק ח פסוק ט - י (ט) אִם־חוֹמָה הִיא נִבְנֶה עָלֶיהָ אִירַת כָּסֶף וְאִם־דֶּלֶת הִיא נָצוּר עָלֶיהָ לוּחַ אֱרָז:

If she be a wall, we will build upon it a silver battlement;

If she be a door, we will panel it in cedar."

Our sages teach us that there are two types of Jews—some that are walls and some that are doors. What does that mean? The way they define the righteous person is that they are a  $\Pi$  . What is the connection between this and the idea of decisiveness?

### KISLEV 5 | NOVEMBER 29

Was I focused and decisive in my actions today?
 Did I make one decision today?



### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 5** "Go to the ant, lazy one; see it's ways and become wise." (Proverbs 6:6)

Part of our job in this world is to learn from everything around us. If there are ants, there is what we could learn from them and how we could translate that into a better service of God. What is the message we are supposed to learn from the ant? Why is that the message? And why specifically from an ant?

### KISLEV 6 | NOVEMBER 30

- Was I focused and decisive in my actions today?
- Did I make one decision today?



### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 6** See above. How does the trait you discussed that personifies the ant lead to becoming wise like the end of the verse suggests?

### KISLEV 7 | DECEMBER 1 THURSDAY

Was I focused and decisive in my actions today?
 Did I make one decision today?

High Stake Scenarios A friend has recently started caring about eating Kosher food, but you notice what their eating isn't Kosher. Do you react?

### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 7** Why do we need to have the midda of *Charitzus*? Can't we have faith that Hashem will help us? Why do we have to try so hard and still continue to be determined?

### KISLEV 8 | DECEMBER 2 FRIDAY

- $\bigcirc$  Was I focused and decisive in my actions today?
- Did I make one decision today?



### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 8** One sign of a great leader is their ability to lead with decisiveness. Why is this so integral to the success of a leader? Did Joshua live up to this call in the beginning of Sefer Yehoshua?

### KISLEV 9 | DECEMBER 3 SHABBOS

Was I focused and decisive in my actions today?
 Did I make one decision today?

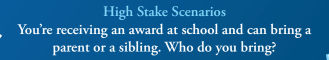


#### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 9** Rabbi Yitzchak Aramah (שער מה ) says that we are supposed to learn the true definition of decisiveness from the moon – in its ability to become full from what it is lacking. However, there is also the second half of the month, when the moon gets smaller. How does this cycle, (the time when you become more immersed in darkness and still the moon tries to become full), teach us about decisiveness in a different way?

### KISLEV 10 | DECEMBER 4 SUNDAY

- Was I focused and decisive in my actions today?
- Did I speak up about any true feelings?



### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 10** King Shlomo built the first Temple. The Navi (Melachim I Chapter 6) goes into great detail to describe the resolution Shlomo displayed while it was built. How does this compare to the Navi in Chapter 7 the describes Shlomo built himself a home? What does this teach us about Shlomo and about our service to God in general?

### **KISLEV 11 | DECEMBER 5** MONDAY

Was I focused and decisive in my actions today? Did I speak up about any true feelings?

> **High Stake Scenarios** You're on a run and pass a strange woman screaming for help. How do you react?

### **DAILY DOSE OF TORAH**

DAY 11 The Netziv says that the secret to redemption is acting with resolution? Why would that be the case?

(העמק דבר פרשת ויצא ל:מ)

### KISLEV 12 | DECEMBER 6

- Was I focused and decisive in my actions today?
- Did I speak up about any true feelings?



### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 12** What if you are decisive for something meaningless? Is decisiveness only a positive trait to have if it is directed in the right direction? Does that still have value? In other words, is there inherent value to be decisiveness?

### KISLEV 13 | DECEMBER 7

Was I focused and decisive in my actions today?
 Did I speak up about any true feelings?

High Stake Scenarios You can choose the topic of your college admission essay. What topic do you choose to write about?

### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 13** There are those that explain that the reason why on Simchat Torah we finish the Torah by reading the words, "*Vezoat HaBracha*," but then begin again with Bereshis is to show our resolution for the Torah. Why isn't it enough to just show our charitzus when we finish the Torah that we also must begin again? What does this teach us about midda of charitzus?

### KISLEV 14 | DECEMBER 8

- $\bigcirc$  Was I focused and decisive in my actions today?
- $\bigcirc$  Did I speak up about any true feelings?

#### High Stake Scenarios

You have 5 seconds to decide if you want to spend the summer in Israel with a young group or on campus taking college courses. What is your decision? Does your decision change if you have longer to consider?

### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 14** There are so many arduous steps to give a Kosher sacrifice in the *Mikdash*, perhaps more than any other Mitzvah. Why would those be necessary components when coming to sacrifice something to Hashem?

### KISLEV 15 | DECEMBER 9

Was I focused and decisive in my actions today?
 Did I speak up about any true feelings?

High Stake Scenarios A neighbor's package is left at your door. Do you call them to let them know or take it over yourself?

### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 15** Why, in general, is our intent for a given commandment not enough? Why can't we think the things we are supposed to think, internalize the messages we are supposed to internalize and move along? Why do we have to do such sometimes strange actions to go along with the ideas behind the commandments? What could be one reason for this?

### KISLEV 16 | DECEMBER 10

○ Was I focused and decisive in my actions today?

 $\bigcirc$  Did I speak up about any true feelings?

High Stake Scenarios You're exhausted from the week. You can choose to spend the weekend with friends or at home. What do you decide?

### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 16** The story of the Akeidah is a perplexing one for so many reasons. But one of them is the resolution that Avraham had to fulfill the word of God to the very tee no matter what the cost. What do you think this has to do with the conclusion of the story, when the angel says that "Now I know that you are God fearing"? What does one have to do with the other?

### KISLEV 17 | DECEMBER 11 SUNDAY

Was I focused and decisive in my actions today?
 Was I prepared to explain my behavior today?

High Stake Scenarios Mid exam you notice the answers on the persons page next to you. What do you do next?

### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 17** The Gra (Mishlei 12:24) says that in order to be resolute, you need to have two more fundamental characteristics: *charifot*, or a certain harshness, and oz, a type of strength. Why are those two Middos needed in order to truly be resolute? What does that tell us about the definition of resolution?

### KISLEV 18 | DECEMBER 12 MONDAY

Was I focused and decisive in my actions today?

○ Was I prepared to explain my behavior today?

High Stake Scenarios You give food to someone asking for money and they are upset. What do you do?

### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 18** Resolution is more than just action. It is the way we act that shows what we truly care about. When we are lax about a certain category or thing in our life we show it is not our priority, but aside from the intrinsic value of the characteristic of diligence, it also shows the world what is important to us. What do you want to show the world is important to you?

### KISLEV 19 | DECEMBER 13 TUESDAY

Was I focused and decisive in my actions today?
 Was I prepared to explain my behavior today?

High Stake Scenarios You're driving and notice a stray dog in a very residential area. How do you respond?

### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 19** The Beis Halevi has an idea about the difference between the first tablets, which were broken by Moshe, with all of the oral Torah on it, and the second tablets, which didn't. He explains that the main difference was that before the sin, we did not need to have *charitzus* but now in order to learn we do. How could we understand this? Why is this true? Is this something that was a punishment or simply a new reality?

### KISLEV 20 | DECEMBER 14 WEDNESDAY

Was I focused and decisive in my actions today?

○ Was I prepared to explain my behavior today?

High Stake Scenarios You're driving and notice a stray dog in a very residential area. How do you respond?

### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 20** This month we are speaking about the Midda of decisiveness. However, the need for this quality seems to only be a punishment after Adam and Eve sinned in Eden. Only after that does the verse say that we will forever have to work by the sweat of our brow. We will need to put in effort to survive. If it is so important, why wouldn't we have to display resolution in everything that we do before we sinned?

### KISLEV 21 | DECEMBER 15 THURSDAY

Was I focused and decisive in my actions today?
 Was I prepared to explain my behavior today?



#### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 21** Rav Kook and others have said that the only way to acquire a Torah mindset is through *Charitzus HaMachshava*. What does that mean and why would it be true?

### KISLEV 22 | DECEMBER 16 FRIDAY

○ Was I focused and decisive in my actions today?

○ Was I prepared to explain my behavior today?



### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 22** Similar to the previous idea, the Rambam, based off the Gemara explains that the only way one could remember Torah is only through a certain decisiveness that you have to have when learning it. Why is this true?

### KISLEV 23 | DECEMBER 17 SHABBOS

Was I focused and decisive in my actions today?
 Was I prepared to explain my behavior today?

High Stake Scenarios With luck, a tree falls right after you pass it. What's your initial reaction? Does it change over the course of the next few hours?

### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 23** Sometimes because we put in so much dedication into something we forget that in the end it all comes from Hashem. If this is true, why do we need to have decisiveness and resolution in the first place?

### KISLEV 24 | DECEMBER 18 SUNDAY

Was I focused and decisive in my actions today?
 Did I accomplish my personal *avodah*?

#### High Stake Scenarios

A friend is looking for a specific scholarship and is having trouble locating it. You find it and see the deadline is that day with enough time for you to apply. How do you manage this situation?

#### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 24** The Mekor Baruch says that one of the names we give to a timeslot of learning is *the house* of order because it is the place we learn how to order our time with a sense of decisiveness. Why is this character trait so important that it is one of the main goals of what a yeshiva or Beis Medrash is trying to accomplish to the point where we call it after this trait?

### KISLEV 25 | DECEMBER 19 MONDAY

Was I focused and decisive in my actions today?
Did I accomplish my personal *avodah*?

High Stake Scenarios Blood makes you nervous, but you encounter someone who fell and needs help. What do you do?

### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 25** There are certain areas of Jewish law where the purpose of the law is not for the law itself but in order to safeguard other mandates. Additionally, many Rabbinic Mitzvot are just made in order to safeguard and ensure that we do not violate any Torah commandments. What does this tell us about the extent we need to go to in order to put in our due decisiveness in order to serve Hashem? What could we do to be more decisive?

### KISLEV 26 | DECEMBER 20 TUESDAY

- Was I focused and decisive in my actions today?
- O Did I accomplish my personal avodah?

High Stake Scenarios You are late for work one day because you overslept. How do you choose to excuse yourself to your boss?

### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 26** There are many Holocaust survivors that lost faith in God because of the greatest tragedy in our Jewish History. However, there were others that remained faithful. This is the definition of a *charitz*. How could this help us in our own life as well? How can we use these righteous individuals as an example to our own lives.

### KISLEV 27 | DECEMBER 21

Was I focused and decisive in my actions today?
 Did I accomplish my personal *avodah*?

High Stake Scenarios You disagree with the way a friend handled a situation. Do you say anything?

#### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 27** One of the incredible miracles of the story of Chanukah is not just the supernatural occurrences. Rather, it is that there were a group of Jews, that in the face of the influence of Greek Hellenism, were able to remain Jewish and wanted to keep their faith. Their belief in God was worth fighting and dying for. Aside from inspiring for us, it must have also been inspiring for the Maccabees themselves to see that even when their faith was tested, they were able to overcome that test and keep their faith. It must have confirmed that they truly did have faith. How can we stand up for something we believe in? How do we show ourselves and others what we really believe in?

## KISLEV 28 | DECEMBER 22 THURSDAY

Was I focused and decisive in my actions today?

O Did I accomplish my personal avodah?

High Stake Scenarios You receive a scary message from some anonymous account on social media. Do you say anything to anyone?

### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 28** The story of Chanukah is associated with a specific verse in Song of Songs We sing in the song Maoz Tzur that there was a miracle that was done with roses, *shoshanim*. The poet is clearly saying that the Maccabees are referred to as roses. In Song of Songs, we speak a lot about how a rose is special because it is surrounded by thorns. What does this tell us about the Maccabees? And why would they be called roses?

# KISLEV 29 | DECEMBER 23

Was I focused and decisive in my actions today?
 Did I accomplish my personal *avodah*?



### DAILY DOSE OF TORAH

**DAY 29** During a long dark winter, it may be hard to remain consistent, inspired, and resolute in what we have to do. Many great Jewish thinkers point out that we light a candle during the darkest time of the year, smack in the middle of winter, when there is the most darkness and least amount of daytime. What could this light represent to us that could shine a light in this time of darkness?

# KISLEV 30 | DECEMBER 24

Was I focused and decisive in my actions today?
 Did I accomplish my personal *avodah*?

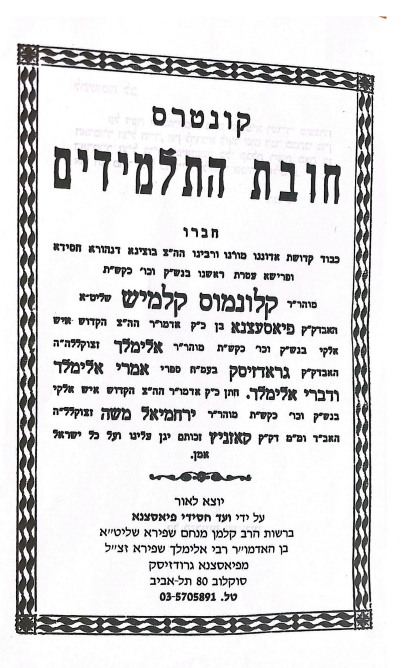
High Stake Scenarios You disagree with the way your parents handled a situation with your friends parent. Do you say anything?

### **DAILY DOSE OF TORAH**

**DAY 30** The Maccabees went out of there way to try to find a pure jug of oil that still had the seal of the *Kohen Gadol* on it. They did this, according to the Chida, in order to make sure that the first time they would do one of the services in the *Mikdash* again, it would be done with the utmost purity and dedication. Why is this first time of sanctification so important to get right? How does this give us a hint into making sure that we remain resolute even after the excitement of a beginning?

# ADDITIONAL READINGS





10

## פֶּרֶק רְבִיצִי

# מַחֲלַת הָעַצְלוּת וְהַהִתְרַפּּתָן

**הַעַצְלוּת** הִיא הַמַּחֲלָה הַיּוֹתֵר מַזִּיקָה וְהַיּוֹתֵר מְצוּיָה

אַלָּגָה נָא לִי בָּחוּר עָצֵל, בַּמֶּה יָפֶה כּחֲדָ מִכָּל הָעוֹלָם, הַשָּׁמֶשׁ וְהַיָּרֵחַ עוֹבְדִים אֶת עֲבוֹדָתָם בְּלִי הֶפְמֵק, אַף אֶת הָאָרֶץ חוֹרְשִׁים מְשַׂדְדִים וְזֹרְעִים, וְהִיא אֶת כֹּחָה וּלְשַׁדָּה נוֹתֶגֶת בַּעֲבוֹדָתָה שֶׁפָּקַד ה׳ עָלֶיהָ לְצְמֹחַ וּלְגַהַל.

Contraction of the local division of the loc

השור, הַסּוּס וְכָל בְּהֵמָה, כֵּלָם בְּכָל כֹּחוֹתֵיהֶם עוֹכְדִים וְרֵק הַשׁוֹר, הַסּוּס וְכָל בְּהֵמָה, כַּלָם בְּכָל כֹּחוֹתֵיהֶם עוֹכְדִים וְרֵק הַשּׁח , הַסּוּס דְּבָּ עָרָאָ הַשּוּרְפוֹת הֵזְ הַהוּלְכוֹת בָּטֵל, וְרַק הַבְּרִיּוֹת הַמַּזִיקוֹת וְחַיּוֹת הַשּוֹרְפוֹת הֵזְ הַהוּלְכוֹת בָּטֵל, וְרַק ַרָּגְיִוּ מַבַּאָ אָתָה אָתָאוּוּ, וְלָפָּה זֶה תִּהְיֶה אַתָּה פְאַתוּ לְטְרֹף וְלְדְרֹס זֶה אֶת זֶה יִתְאַוּוּ, וְלָפָּה זֶה תִּהְיֶה אַתָּה פְאַתו מָהֶם לָלֶכֶת בָּטֵל. רְאֵה נָא, חֲכָמֵינוּ זִכְרוֹנָם לְבְרָכָה בְּ<sub>כָל</sub> עַבוֹדָתָם הַגְדוֹלָה שֶׁעָבְדוּ בִּמְסִירַת הַנָּפָשׁ עוֹד הוֹסִים ַלְעוֹרֵר אֶת עַצְמָם וְלָקַחַת מוּסָר מן הָעוֹלָם, וְרַבִּי אֶלִיעֶ<sub>וַ</sub> שָׁמִיָּמָיו הִקְהִים הוּא לָבוֹא לְבִית הַמִּדְרָש קֹדֶם שֶׁבָּאוּ שְׁאָ ָהָרַבָּנָן וְהַתַּלְמִידִים וְאָחַר לָצֵאת אַחַר שֶׁכְּבָר יָצְאוּ <sub>כָּלָס</sub> וּמִכָּל מָקוֹם פַּעַם אַחַת רָאָה בַּבֹּקָר שֶׁמּוֹצִיאֵי הַזֶּבֶל וְהַתֶּכֵן וְעוֹכְדֵי הַשָּׁרוֹת הִשְׁכִּימוּ לוֹ לַעֲבוֹדָתָם, כְּבָר יִפֵּר אֶת עַצְמו לֵאמֹר: הֵם לַעֵּבוֹדָתָם הַהֶּדְיוֹטִית כָּל כָּךְ מַשְׁכִּימִים וַאֵנִי פַעַבוֹדָתִי אֶת ה׳ לָפָה זֶה אָחַרְתִּי הַיּוֹם (מִדְרָשׁ שִׁיר הַשִּׁירִים אי) וְהַתְבּוֹגֵן נָא גַּם אַתָּה, הַבַּנַאי עוֹבֵד בְּכָל הַיּוֹם עַל גַּפֵּי מְרוֹמֵי הַבּּנְיָנִים בּמְסִירוּת הַנֶּפֶּשׁ, הָאָבָּר עוֹבֵד אֶת אַדְמָתוֹ רְזַעַת אַפּוֹ, וְכַמָּה זִיעַ וְכֹחַ מְאַבֵּד אָבִיך עַד שֶׁמוֹצֵא <sup>אֶת</sup> פַּרְנָסָתוֹ גַּם בִּשְׁבִילְךָ, כָּל בְּנֵי הָאָדָם עוֹבְדִים, זֶה בְּוֹא<sup>שוֹ</sup> וְזֶה בְּאֵבָרָיו וְכֵלֶם בַּעֲבוֹדָה אֶת כָּל גּוּפָם מְפָרְכִים, וְאַ<sup>חָה</sup> אַלַדְ בָּטֵל, לָמָה זֶה יִקַלְּלוּדְ הַשָּׁמַיִם וְהָאָרָץ וְקָרָא זֶה <sup>אֶל</sup> זָה לֵאמר: רְאֵה נָא, אֲנַחְנוּ וְכָל צָאֶצָאֵינוּ, כְּפִי אֲשֶׁ<sup>ו</sup> הַפְקִידָנוּ אֶלֹקִינו אֲדוֹנֵנוּ וּכְרָאָנוּ לַעֲשוֹת וְלַעֲבֹר, <sup>כָּלְנו</sup> עוֹכְדִים, וְהַבָּחוּר הַזֶּה מִתְעַצֵּל וְעַל כֵּלָנוּ מִתְנָאֶה לָלֶכֶּו בַּטֵל.

אַכָּל אַף אָם לא נִלְקִיתָ בַּמַּחֲלָה הַגְרוּעָה מַחַלַת הָעַּ<sup>אָלוּה</sup> וְגַם לא נִזְהַמוּ גּוּפְף וְנַפְשְׁךּ בְּזֹהַם הַבַּשָּׁלָה, ע<sup>וו</sup>

57

אִינְף חָפְשִׁי מִלְּבַקִּשׁ וּמִלְנַקוֹת מִמִּף גַּם אֶת אֲבַק רְקַב הָעַצְלוּת, אֲשֶׁר הִתְרַפּוּת שְׁמוֹ, וְאָם אֵינָה מְסֻכֶּנֶת כְּתַצְלוּת, מְכָּל מָקום גַּם הִיא אָם תּאחַז בְּאִישׁ, לְהוֹצִיא מִקְרְבּוֹ אֶת אֲשֶׁר יָכוֹל לְהוֹצִיא תַפְרִיעֵהוּ, וְאֶת הַדֶּרֶף מִקְרְבּוֹ אֶת אֲשֶׁר יָכוֹל לְהוֹצִיא תַפְרִיעֵהוּ, וְאֶת הַדֶּרֶף מְעוֹלָה בִּית אֵל מִלַעֲלוֹת תְעַכְּבֵהוּ. זְכָר נָא שֶׁהַתּוֹרָה הָעוֹלָה בִּית אֵל מִלַעְלוֹת יִשְׁכָבֵהוּ. זְכָר נָא שֶׁהַתּוֹרָה מְשָׁמַיִם נִתְּנָה, וְלִהְיוֹת יִשְׂרָאֵל לוֹמֵד הַתּוֹרָה וְעוֹבֵר ה׳, מִשְׁמַיִם נְתְנָה, וְלִהְיוֹת יִשְׁרָאֵל לוֹמֵד הַתּוֹדָה הְעוֹבָר ה׳, וְהָתְאַמְצוּת כָּל כֹּחֵי הַגּוּף וְהַנֶּפָשׁ יְכוֹלִים לְהַגִּיעַ אֵלֶיָה.

וּשְׁטוּתִים כִּמְעַט בְּלִי עֲבוֹדָה נִקְנִים, וּדְכָרִים יְקָרִים מָהֶם, בְּיוֹתֵר עֲבוֹדָה קוֹנִים אוֹתָם, וְלִלְמֹד תּוֹדָה וְלַחֲסוֹת בְּצַל קָּדְשׁוֹ רַק בַּעֲבוֹדָה קַשָׁה יְכוֹלִים לְהַגִּיעַ. לֹא בַעֲבוֹדָה שֶׁהִיא קַשָּׁה וּגְדוֹלָה מִן יְכֹלֶת הָאָדָם, כִּי ה׳ יִתְבָרַךְ לֹא נָתַן שֶׁהִיא קַשָּׁה וּגְדוֹלָה מִן יְכֹלֶת הָאָדָם, כִּי ה׳ יִתְבָרַךְ לֹא נָתַן לְנוּ עֲבוֹדָה לְמַעְלָה מִכּחוֹתֵינוּ וִיכָלְתֵנוּ, רַק שֶׁצְרִיכִים לְנוּ עֲבוֹדָה לְמַעְלָה מְכּחוֹתֵינוּ וִיכָלְתֵנוּ, רַק שֶׁצְרִיכִים לְנוּ עֲבוֹדָה לְמַעְלָה מְכּחוֹתֵינוּ וִיכָלְתֵנוּ, רַק שֶׁצְרִיכִים לְנוּ עַבוֹדָה לְיָדוֹ, רַק לִהִיוֹת אִישׁ עוֹבֵד בְּעָצֶם וְלֹא מִתְרַפָּה, וְשִׁלֹמה הַמֶּלֶךְ אוֹמֵר: גַּם מְתַרַפָּה בְּמְלַאכִתוֹ אָח הוּא לְבַעַל מַשְׁחִית (מִשְׁלֵי יִיח ט׳) הֶעָצֵל אֵינוֹ רוֹצֶה לַעֲבִד לְגַמְרֵי הְהוּא הַבַּעַל מַשְׁחִית (מִשְׁלֵי יִיח ט׳) הֶעָצֵל אֵינוֹ רוֹצָה לַעֲבִר לְגַמְרֵי לְבַעַל מַשְׁחִית (מִשְׁלֵי יִיח ט׳) הֶעָצֵל אֵינוֹ רוֹצָה לַעֲבִר לְגַמְרֵי לְבַעַל מַשְׁחִית (מִשְׁלֵי יִתְעָכָּה בָּמָלָאָם אוֹמָר: גַּם מְתְרַפָּה עוֹשָׁה הוּא בְּשָׁעָה שָׁבָּאָר לְבַעַל מַשְׁחִית (מִשְׁלֵה הוֹז מָמְרַבָּים הוּא עוֹבָר בְּבָעָר לָעָבר לְנָבָר לְנָבָר הָהָשָּבָק הוּהוּא הַבַעַל מַשְׁחִית (מִשְּבָי יִיח טִי) הַשָּצָר אַרוֹדָה הוּא בְעָבָר לָאָבָר לְנָבָר וּתָבָר, נְרָדָם לְמַרָקִשָּיָה לְפָנָיו, אֲבָלַ הוּא בְעָבָר הוּא בְעָבָים וּזים אָעָרָם בָּעָרָי הּרָשָׁבָין וּה אַעָּרִיךָ בָּיוּרָה אָישׁרָין הָים בְקָשָׁים וּים הָעָבָין הָים לָעָבָר בָּרָים לֹמ יַתְבָקוּשׁ הוּא בַעֲבוֹדָתוֹ, מַאֲרִיך בָּה לְנִא אַרָר בָעָרָים הָיחוּים הוּא בְעָבָר וּים בָעָנָים בְיּעָים לּא יִתְבַקָּשִים וּים אָרָירָים בְעָרָים בְירָה בְעָבָרוּתוּ מִירָם בָּה לָים אָמָר הָעָרָרָים הוּנִים בּקּעָרָים הּרָשָּעָרָים בְעָרוּ הָים בְעָעָים הָיחָים מִשְּים הּיחים בּעָרָעָעָר בּירָים הָישָּים בְעָרָר בָירָים מָירוּ בָעָעָרָים הּיים בּין בָירָרָרָים בְעָרָין הּישָּים הוּשָּבָין הוּים בְעָרָים הָיחָרָים בְייוּים בְעָרָים בְעָרָים בָין היין הַיבִיןים הַיּעָרָים בְעָרִים בָיוּים בְעָרָים בָירָים בָירָים בּיוּים בָיבָין הָים בָין בָין בָים בָיין

עֲבוֹדָה, נִמְאָס הוּא בְּעֵינֵי עַצְמוֹ וּמַבִּיט עַל עַצְמוֹ כְּעַל אִישׁ מְזֹהֶם, הָעֲבוֹדָה הִיא חִיּוּתוֹ וְתַעֲנוּגוֹ, מֵעֲבוֹדָה קַלָּה לֹא יִשְׁבַּע וּבְשָׁטְחִיּוּת לֹא יַשְׁקִיט אֶת נַפְשׁוֹ הַשׁוֹאָפֶת לַעֲבֹד. זָרִיז וְעוֹבֵד שָׁמֵחַ וּמַעֲמִיק, וּכְזָרֶם מַיִם אֲשֶׁר בְּעִכּוּבו מִתְרַגֵּז, וּבַשָּׁטָן לוֹ, עוֹד כֹּחוֹ מִתְגַּבֵּר לִשְׁבֹר וְלִשְׁטֹף, כֵּן גַּם הוּא עַל כָּל מְנִיעָה מִתְחַזֵּק וְכָל עִכּוּב רַק אֶת שְׁאִיפָתוֹ מַרְגִּיז לִשְׁטֹף וְלַעֲבֹד.

ןְהַגָּה אַף שֶׁמַחֲלַת הָעַצְלוּת יוֹתֵר גְרוּעָה הִיא מִן הַהָתְרַפּוּת, מִכָּל מָקוֹם יִקְשֶׁה יוֹתֵר לְרַפֵּא אֵת הַמִּתְרַפָּה מֵאֲשֶׁר אֶת הֶעָצֵל. כְּלוֹמַר, נַעַר הֶעָצֵל אָם רַק יִרְצֶה יֵשׁ לוֹ יוֹתֵר אֶמְצָעִים לְהַרְחִיק מֵעַצְמוֹ אֶת מִדַת הָעַצְלוּת מֵאֲשֶׁר מִדֵּת הַהִתְרַפּוּת. כִּי בְּעוֹדוֹ בַּיְשִׁיבָה גַּם אָבִיו גַּם הַמְלַמֵּר יַעֲמִיסוּ עָלָיו אֲבוֹדָה, מֻכְרָח הוּא לְהַשְׁכִּים בַּבֹּקֶר וְלָבוֹא בַּזְמַן הַקָּבוּעַ לַיְשִׁיבָה, מֻכְרָח הוּא לִלְמִד סְכוּם כָּזֶה וְכָזֶה בְּכָל שָׁבוּעַ, וְכַדּוֹמֶה, וְעַל יְדֵי זֶה יָכוֹל הוּא לְהִתְרַגֵּל שֶׁלֹא לְהִתְעַצֵּל גַּם כְּשֶׁיִגְדַל. מַה שָׁאִין כֵּן הַמִּתְרַפֶּה, אִם הוּא בְּעֶצֶם מִתְרַפֶּה אוֹ שֶׁהָיְתָה בּוֹ מִדַּת הָעַצְלוּת וְרְחֲלָה מִמֶּנוּ וְנִשְׁאָר בָּהִתְרַפּוּת, לָשֶׁה לוֹ לְהִשָּׁהֵר מִמֶּנָה, כִּי גַם כְּשֶׁמַשְׁכִּים גַּם כְּשֶׁעוֹבֵד, הַכּּל הִיא בְּהָתְרַפּוּת וְשִׁטְחִיּוּת, הֵן בְּלִמּוּדוֹ וְהֵן בְּכָל שְׁאָר מִינֵי עֲבוֹדָה. כְּשֶׁבָּא לְגָרֵשׁ אֵיזֶה מִדֶּה רָעָה מִקּרְבּוֹ לֹא יְדַקְדֵּק לְשָׁרֵשׁ אַחֲרֶיהָ וּלְתַקְנָה בְּכָל תִּקוּנֶיהָ, בַּתְּפִלָה לא יִתְאַמֵּץ לְכַוּן פֵּרוּש הַמָּלוֹת, כִּי רַק בְּשִׁטְחִיּוּת וּבְקַלוּת רוֹצֶה הוּא, וְנוֹחַ לוֹ יוֹתֵר לְהַרְהֵר בִּשְׁטוּתִים מֵאֲשֶׁר לְצַמְצֵם אֶת מֹחוֹ וְלִבּוֹ לְכַוּן אֶת הַדְּבָרִים שֶׁמְדַבֵּר לִפְנֵי אֲדוֹן עוֹלָם.

רַיִשְׁרָאָל, אָם חָס אַתָּה עַל עַצְמְךּ וְעַל שְׁנוֹת יְמֵי 🦉

חַגָּיָדְ עַד זִקְנָה וְשֵׁיכָה, גָּרָשׁ אֶת הָעַצְלוּת מִמְדָ וְשַׁרֵשׁ אַחַר רְקַב הַהִתְרַפּוּת לְהַשְׁמִידָה מִקְרְבְּדָ, זָרֵז אֶת עַצְמְדָ גָהָיָה חָרוּץ, לֹא שֶׁתִּחַפּז בְּכָל מַעֲשֶׂידְ כְּאוֹתָם נְמְהֲרֵי לֵב, כִּי גַּם בְּכָל הִתְחַפּזוּתָם מִתְרַפּּים הֵם, וְעַל פִי רֹב כָּל מַעֲשִׁיהֶם בְּשָׁטְחִיּוּת, בְּלִי עֲבוֹדָה עַמֻקָּה שֶׁכָּל הַגוּף כְּל מַעֲשִׁיהֶם בְּשָׁטְחִיּוּת, בְּלִי עֲבוֹדָה עַמֻקָּה שֶׁכָּל הַגוּף וְהַנֶּכָּשׁ יִשְׁתַּעְבְּדוּ לָה, הֶיֵה מָתוּן אֲבָל חָרוּץ מִתְאַמֵּץ וְזָרִיז וְהַנֶּכָּשׁ יִשְׁתַעְבְּדוּ לָה, הֶיֵה מָתוּן אֲבָל חָרוּץ מִתְאַמֵּץ וְזָרִיז וְהַנֶּוָן שֶׁכְּכָר אָמַרְנוּ לְדְ שֶׁעִקַר הַמְחַנּוּך הַמְחַנּוּ אוֹתְדָ אַתָּה בְּעַצְמְד וְהַנְקָה, לָכֵן נְכָאָר לְדְ מְעַט יוֹתֵר מַהוּ הַחְלוּק בְּגוּף וּמֹחַ בֵּין הַנְדָן שְׁכָבָר אָמַרְנוּ לְדָ מְעַט יוֹתֵר מָהוּ הַמְעַנְיָה זְרָהָאָ הַנְדָן לְמִתְרַפָּה, בְּבָי שְׁתַעִין הַיָּכָל בְּעָצְמְדָ לָהָרָין וּמַת בִין לְנִרָשׁ בְּכָל דְּכָר וּבְכָל פְּרָט, אֶת הַהָתְרַפּוּת מִמְןּ

 <

כְּמוֹ שֶׁאָמְרוּ חֲכָמֵינוּ זִכְרוֹנָם לְבְרָכָה: יוֹשֵׁב בְּטֵל כְּיָשֵׁן מַמָּשׁ, דְּמֵי, לֹא יָשֵׁן מַמָּשׁ, צַרָה נַפְשׁוֹ יוֹתֵר מֵאֲשֶׁר בְּיָשׁן מַמָּשׁ, דְּמֵי, לֹא יָשׁב אָשָׁר בְּיָשׁן מַמָּשׁ, זְּבֶל לֹא קַמָה וְלֹא צַרָה לְגַמְרֵי, נִים וְלֹא נִים תִּיר וְלֹא תִיר, אֲבָל לֹא קַמָה וְלֹא צַרָה לְגַמְרֵי, נִים וְלֹא נִים תִּיר וְלֹא תִיר, חָלָא תִיר, אֲבָל לֹא קַמָה וְאַבָרִיו אֵינָם מִתְאַמְּצִים וּמִתְיַחֲדִים יַחַד לַעֲבֹד עֲבָרָ, נַים וְלֹא נִים תִּיר וְלֹא תִיר, אֲבָל לֹא קַמָה וְאבָרָיו אֵינָם מְתָאַמְּצִים וּמִתְיַחֲדִים יַחַד לַעֲבֹד עֲבִרָד, נַבְּשָׁו וֹא בָרָיו אֵינָם מְתָאַמְּצִים וּמִתְיַחֲדִים יַחַד לַעֲבֹד בְּתַרִים, מַלְזִים הַזְינות אָת אַבָּרִיו מָבוּדָתו, אֶת אַבָּרִיו הַמַיּים חַזָקִים, חַזָּקים, הַמָּתְיַבֵּשׁ וּלְהַתְיַבּוֹית אֶת אַבָּרִיו בְּתַרִים, בְּחַיִים חַזָקים, חַזָּרִים יַחַד לַאֲבוּת הַמּתְיחַזּין וּמָרַים חַזָּקים, חַזָּרִים, הַמָּים וּמְתַבַּשּׁוּ וּקְנַבָּשׁ וּקְהַנְצַחַ בַּצְבוֹדָתוֹ, מָת בִרָּרָוּ הְיָהוֹ הְזָים חַזָּזִים, הַתְאַמְצוּת וְזַשָּר הַמָּתְחַזּרן הַמִיחוֹן לָבְרָכָה, מַמְרַבּשּׁוֹ הַרְיָבוּתוּ, אָת אַבָּרָיוּ הְאַנִים חַזַנְקִים חַזָּקוּמוּם וּמוּתוּה מַאֲשָׁר הַנִאַם הּמָנַצַח בַּעֲבוֹדָתוֹ, אָת הַקַיּים הְחַזָּקים הַחַזּרָים הַחַזּקים הַמָּתוּהוּ הַמָּרוּ הָיםוּקוּה הַמָּמוּין הַרָים הַתְזַבָּשוּר הַמָּקשוּים הַתְנַצָּמַם הַיּבוּרוּה הַמָּמוּ הַיּמוּן הַרָים הַתְיַבָּשוּה הַיָּבוּים הַחוּזַקים הַיוּז הַים מוּתוּבּיּים הַתְיבַשָּרוּים הַתְזּשָר הַבּוּים הַתוּמַיּים הַתוּנוּה הַים הַיּזוּים הַיּרוּה הַיּמוּין הַבּרוּים הַיוּקוּים הַמָּצָים הַיּרָים הַיחוּים הַיוּשָר הַיּזים הַיקוּשוּין רָבָיוּים הַיוּנָים הַיוּקּים הַיּשְרָים הַים הַיוּשָרוּין הַין הַיּין הוּין הַישָּרים הַיּים הַיוּין הַיוּין הוּיר הַישָּריים הַישוּים הַיּיןים הַיוּין הַיין הַיין בּירָים וּיוּהָר בָעוּה הַירוּה הַיין הוּין הַיין הַיים הַייוּין היים היים הַיחוּין הייהוּיהוּ הַירוּה הַיּים הַיוּין הַיין הוּין הוּין הַיין הוּיהים הַיחוּין הוּין הַין הוּין הַים הַיין הוּבוּין הַין הַין הוּים הַיים הייהוּין הוּקוּין הוּיים הַיין הַין הוּין הַיקוּין היין הוּים היין הייהוּי הוּין היין היי

אָבָל נִשְׁאַל נָא אוֹתְך בָּחוּר מִתְרַפָּה, לָמָה זֶה כְּשֶׁצָרִיך

אַתָּה לְנְסֹעַ אִיזוֹ נְסִיעָה הָאֲהוּכָה לְךָ וְשָׂמִחַ אַתָּה בָּהָ, תִּתְהַפֵּךְ עַד מְהַרָה לֶחָרוּץ, מַשְׁכִּים אַתָּה לָקוּם בַּבֹּקָר וּכְאִיזֶה רְגַעִים אַתָּה מַלְבִּישׁ אוֹתְדָ, וְכָל מַעֲשָׁיךָ בְּדִיּוּק וּכְזָרִיזוּת. וְלָמָה זֶה בְּשַׁבָּת עֶרֶב כָּסַח אַתָּה מְמַהֵר לַעֲשׁוֹת וּכִזְרִיזוּת. וְלָמָה זֶה בְּשַׁבָּת עֶרֶב כָּסַח אַתָּה מְמַהֵר לַעֲשׁוֹת אֶת מַעֲשָׁיךָ בִזְרִיזוּת אֲשָׁר תָּמִיד אַתָּה מְאַחֵר וּמְאַחֵר אוֹתָם כָּל כָּדְ, עוֹשָׁה וּמְפַהֵק, כּּוֹעֵל וְנִרְדָם, וְאֵין קֵץ וְאֵין טַעַם כָּל כָּדָ, עוֹשָׁה וּמְפַהֵק, כּּוֹעֵל וְנִרְדָם, וְאֵין קַץ וְאֵין טַעַם וְאֵין רִיחַ לָהֶם, זֶה הוּא מִפְּנֵי שָׁאֲהוּבָה לְךָ הָעֲבוֹדָה וְנַפְשְׁר וְאֵין רֵיחַ לָהֶם, זֶה הוּא מִפְנֵי שָׁאֲהוּבָה לְךָ הָעֲבוֹדָה וְנַפְשָׁר וְאֵין רֵיחַ לָהֶם, זֶה הוּא מִפְנֵי שָׁאֲהוּבָה לְדָ הָעֲבוֹדָה וְנַפְשָׁר וְאֵין רֵיחַ לְהָם, זֶה הוּא מִפְנֵי שָׁאֲהוּבָה לְדָ הָעֲבוֹדָה וְנַפְשָׁר וְאֵין רֵיחַ לָהֶם, זֶה אַין עַבוֹדָתָדָ עָבוֹדָתוּ בָּלָשָ מֹחָך וְגוּפְרָ וְכָלָם חַיִים, מִתְאַמְצִים לֹא מְתְעַלְפִים עֵרִים וְלֹא אָהוּכָה לְדָ עַד שֶׁתְקַיָּם נְתָהַבָּקוּך בְּיָה הָתְחַדָּת הַמָשָׁרָים הָאַמָרָה הָקָמָר בָּבָרוּ בַחְיוֹת חַיִים חָזַזָּים, תִּתְאַמֵין בְּמָר זֶה אַמְעַשְׁים בְיּדִים לָאָרָים וּזָר הַתְחַזּקוּת וְשָׁמָה הָת הַתְםוּקוּה וְעָמִים הַתְחַזּקוּת וְשָׁמְהָה

**ָיִשְׁגָּם** הַרְבֵּה אֲנָשִׁים שֶׁלִּבָּם שָׁלֵם עִם ה׳ וְחָמִיד מִשְׁתּוֹקְקִים לְעָבְדוֹ, וּבְשֻׁעָה שֶׁמְדַבְּרִים עִמָּהֶם

דּוֹמֶה שֶׁשְׁקוּעִים הָם מִכּּף רָגֶל וְעַד רֹאשׁ בַּעֲבוֹדָה, וּכָאָמֶת רַק רָצוֹן לָהֶם וּרְעַצְמָם הֵם נְמוּכִים וּקְטַנִּים, כִּי תָּמִיד בַּאֲשָׁר רַק יִשְׁתּוֹקְקוּ וִיקַבְּלוּ עֲלֵיהֶם לַעֲבֹד, הַיֵּצֶר הָרָע מַזְמִין לָהֶם מְנִיעוֹת וְהֵם מִתִפַּתִּים וְנִדָּחִים מִיָּד, אֲבָל בְּאָם הָיוּ חֲזָקִים וְאֵיתְנִים זְרִיזִים וַחֲרוּצִים, כִּי אָז לֹא הָיוּ נִדָּחִים הָיוּ חֲזָקִים וְאֵיתְנִים זְרִיזִים וַחַרוּצִים, כִּי אָז לֹא הָיוּ נִדָּחִים מְכָּל מְנִיעָה גְּדוֹלָה וּקְטַנָּה, וּבְרוּחַ הָעֲבוֹדָה עֲבוֹדַת ה׳, מְכָּל מְנִיעָה גְּדוֹלָה וּקְטַנָּה, וּבְרוּחַ הָעֲבוֹדָה עֲבוֹדַת ה׳, מְכָּל מְנִיעָה גְּדוֹלָה וּקְטַנָּה, וּבְרוּחַ הָעֲבוֹדָה עֲבוֹדַת ה׳, מְכָּל מְנִיעָה גְדוֹלָה וּקְטַנָּה, וּבְרוּחַ הָעַבוּיָה, אַבָל בִיוָן מֶכָּל מְנִיעָה בָּהָרְבָפּוּת בְּקַרְבָם עוֹד מִיַּלְדוּתָם, מִתְרַשְׁלִים הֵם מְלָהְתְחַזֵּק וּמִלְהִתְנַבּר עַל כָּל מְנִיעָה. וְגַם אַתָּה לֹא תִשְׁמַח עַל רָצוֹן הַטוֹב אֲשֶׁר בְּק בְּלְבָד, כִּי אִם לֹא תִעַקָר וּתְשָׁרִש מְמָן הָאֶת הְתַרַפּוּתְן וָאָר בְשָׁר בְּדָיתָם וְמָכּרָגָלָים הָם ימְמָדָעָד וּתַהַוּתַבּוּת וּתְרָצָנוֹן הָטוֹב אֲשָׁר בָּהָ בָּמָרָים הָיָם יַמְנָעָרָי וּתְמַיָּרָן וְחָס וְשָׁלוֹם תִּכָּשָּר.

דַאָּם דְּכָרֵנוּ אֲשֶׁר דִּבַּרְנוּ אֵלֶידְ עַד כֹּה, אִידְ כָּל עַם יִשְׁרָאֵל, אַף הַקְּדוֹש יִשְׁרָאֵל מַמְתִין עָלֶידָ, וּכְיָדְדְ לְהִיוֹת יִשְׂרָאֵל, לְמִדֵּשׁ אֶת עַם יִשְׂרָאֵל וּלְהַשְׁכִּין אֶת אֲדוֹן עוֹלָם בְּעוֹלָמוּ אֲשֶׁר בָּרָא, עוֹד אֵינָם מַשְׂפּיקִים לְדְּ לְעוֹרֵר אֶת נַפְשְׁדְ שֶׁלֹא תִּהְיֶה עָצֵל וּמִתְרַפֶּה רַק זָרִיז וְחָרוּץ, אָם בֵּן הוּא, שְׁמַע נָא מָשֶׁל וּמְלִיצָה.

<u>מַּעַשָּׁה</u> בְּסַנְדְּלָר יְהוּדִי עָנִי בְּאֶרֶץ יִשְׂרָאֵל שֶׁדָּר עַל אֵם הַדֶּרֶךָ, כָּל פַּרְנָסָתוֹ הָיְתָה מִן הָעוֹכְרִים וְשָׁבִים,

אָם יִקָּרַע לְאֶחָד סַנְדָּלוֹ וִיתַקְנֵהוּ, אָם תִּפָּסֵק לְאֶחָד רְצוּעָתוֹ וִירַצְעֶנָה. פַּרְנָסָתוֹ הָיְתָה מְצֵמְצֶמֶת אֲכָל שָׁלֵו הָיָה תָּמִיד גַּם

20

הוּא וְגַם אִשְׁתּוֹ וּכָנָיו, כִּי הָיָה הָאִישׁ יָרָא אֶת ה׳ מְאֹד, וְגַם אֶת אַנְשֵׁי בֵּיתוֹ לְמֵּד שֶׁכָּל חַיֵּי הָאִישׁ עֲלֵי אֲדָמוֹת קְצָרִים ואַרָעִים, וְעָקֶר הֵם חַיִּים הַנִּצְחִיִּים אֲשֶׁר בָּעוֹלָם הָעֶלְיוּן, שָׁתִּתְעַנֵּג הַגֶּפָש בְּהַתְקַרְבוּתָה אֶל תִּפְאֶרֶת יְקַר מַלְכוּת שַׁמַיִם וְתָהָנֶה מִזִּיו שְׁכִינָתוֹ יִתְבָּרַדְ. וּמַה יוֹעִיל לוֹ לָאִישׁ כָּל הוֹנוֹ אָם יִתְבַּטֵּל, אֶת אֶלקיו לא יַעֲבֹד וְאֵלָיו לא יִתְקַרֵב. לַמְדָן לא הָיָה אֲבָל כְּפִי יְכָלְתּוֹ גַּם בַּיּוֹם גַם בַּלַיְלָה כָּל שָׁעָה שֶׁהָיָה פָּנוּי לָמַד וְהִתְפַּלֵל לַה׳, וְיֵשׁ אֲשֶׁר תִּתְעוֹרֵר נַפְשוֹ וְתִתְלַהֵב מְאֹד לְהִתְפַּלֵּל וּלְהָשְׁתַּפָּך לַה׳ בְּאֵין מַפָּרִיעַ וּמְכַלְבֵּל, וְיָצָא מִבֵּיתוֹ הַצַּר וּמִוּירָתוֹ בַּת חֶדֶר אֶחָד אֶל הַיַּעַר, אֲשֶׁר לֹא רָחוֹק מִמֶּנּוּ. הָעוֹבְרִים וְהַשָּׁבִים כַּאֲשֶׁר רָאוּ מֶרָחוֹק וְהִנֵּה אִישׁ עוֹמֵר פָּנָיו בּוֹעֲרִים, מְשַׁבֵּחַ, מוֹדֶה וּמִתְפַּלֵל וּמְדַבֵּר לַה׳ כְּאָלוּ גַּם בְּעֵינֵי הַבָּשָׂר שֶׁלוֹ רָאָה אֶת הוֹד כִּמֵּא כְּבוֹדוֹ לְפָנָיו, הָּמְהוּ וּפָחֲדוּ, אֲבָל מַכִּירָיו יָדְעוּ ּכְּכָר, וְאָמְרוּ בְּוַדֵּאי הַסַּנְדְלָר הֶחָסִיד הוּא, כִּי כֵן יְכַנּוּהוּ מַכִּירָיו מִבֵּין הַגוֹיִם.

3

וּיְהִי בְּרֵאשִׁית יְמֵי הַמִּלְחָמָה הָאַחֲרוֹנָה כַּאֲשֶׁר שֶׁבַת כָּל

עוֹבֵר אֹרַח, וְנִפְסְקָה גַּם פַּרְנָסָתוֹ הַדְּחוּקָה, וַיַּעֲבׂר יוֹם וְאֵין לֶחֶם גַּם לוֹ גַּם לְאָשְׁתוֹ וּכָנָיו. וְהִנֵּה גַּם יוֹם הַשֵּׁנִי כָּלָם רְעֵבִים וִילָדָיו הַקְטַנִּים מִתְעַנִּים וּבוֹכִים, הוֹי אָבִי חְנָה לָנוּ לֶחֶם וְלֹא נִגְוַע כָּרָעָב, וְהִנֵּה גַּם יוֹם הַשְׁלִישִׁי כָּלָם כְּכָר שוֹכְבִים, חַלָּשִׁים וְהוֹמִים כַּיוֹנִים, אָבִי לֶחֶם, רַק שִׁפְתוֹתֵיהֶם נָעוֹת וְקוֹלָם לֹא יִשָּׁמֵעַ כִּי חָזַק עֲלֵיהֶם הָרָעָב וְכֹחַ אֵין לָהֶם לְצְעָק, וְגַם הוּא גוּפּוֹ נָחֵלַשׁ וּבִרְכָּיו כּוֹשְׁלוֹת מָן הַצוֹם וּמִן גֹּדֶל שִׁבְרוֹן לְבּוֹ עַל אִשְׁתּוֹ וּבָנָיו, וַיִּתְחַזֵק וַיֵּצֵא הַחוּצָה. אִשְׁתּוֹ צָּעֲקָה: הוֹי בַּעֲלִי אַל תִּצֵא מִזֶּה, אִם נָמוּת בָּרָעָב, כִּלְנוּ יַחַד נָמוּת, אֲבָל הוּא גַּם אָז לֹא סָר בָּטְחוֹנוֹ מֵה׳, וַיֹּאמֶר: לֹא אֶל הַמָּוֶת אֲנִי הוֹלֵך רַק אֶל אֶלקִים חַיִּים, אֶל הַיַּעַר לְהִתְפַּלֵל אֶל אָבִי שֶׁבַּשָׁמַיִם אֲנִי הוֹלֵך, שֶׁיַּעֲשָׂה עִמָנוּ גַס וְחָיִינוּ.

ןַיּכָּה הָלֹך וּבָכֹה, וַיִּשָׂא אֶת עֵינָיו לַמָּרוֹם וַיֹּאמַר: אָנָא ה׳,

עוֹד לְדֶם שֶׁבָּרָאתָ אֶת עוֹלַמְך בָּחַרְתָ בָּנוּ לִהְיוֹת בַּנֵיךּ, עֵכָדֵיךּ הַקְרוֹבִים אֵלֶיךּ. תָּמִיד דָרָה שְׁכִינָתְרָ הַקְרוֹשָׁה עַמָּנוּ בָּאָרֶץ, וְאוֹתָנוּ עַל כַּנְפֵי נְשָׁרִים הֶעֶלֵיתָ, אַף לַמָּרוֹם אֶל זְרוֹעֶיךּ וְאֶל חֵקְךּ כִּבְיָכוֹל. וּמַה טוֹב הָיָה לְנוּ אָז, כַּאֲשֶׁר הָיָה לְךָ דָבָר דִּבַּרְתָּ עִמָּנוּ, לֹא מִן הַשָּׁמַיִם בִּלְבַר הִשְׁמַעְתָ אֶת הוֹד קוֹלֶךּ רַק גַּם בָּנוּ דִּבַּרְתָּ, נִגְלֵיתָ בְּנָבִיא וּבְאִישׁ מְבֵּינֵינוּ, שֶׁמַעְנוּ אֶת קוֹל ה׳ מְדַבֵּר עִמָּנוּ, מוֹבִיחַ וּמְיַשֵּׁר אוֹתָנוּ, גַּם הָעוֹלָם כַּלוֹ חָל מִפָּנֶיךּ וּמִפָּנֵינוּ, כִּי מִי כָּל בָּשָׂר אַשֶׁר לא יֵחַת מִפְּנֵי הָאַנָשִׁים אַשֶׁר אַדוֹן הָעוֹלָם שוֹכֵן עִמָּהֶם, מַקִּיף אוֹתָם אַף דָּר בְּקֶרֶב גּוּפָם וְנַפְשָׁם, וּמַה מְאֹד מַר לָנוּ עַתָּה שֶׁהִסְתַּרְתָּ אֶת פָּנֶיךּ מִמֶּנּוּ, הַלֵּב מִתְנַּעְגַּעַ אָל קַרָשָׁתְדָ אֲשֶׁר נִסְתְרָה וְהַגֶּפֶשׁ צוֹעֶקֶת קָרְבֵנִי אָבִי, וְאֵין קַשֶׁב, וְאַף בְּשָׁעָה שֶׁמָּוְזְעוֹרֵר הִרְהוּר הְשׁוּבָה בְּאִישׁ יִשְׁרָאֵל, וּמִתְיַשֵּׁב הֲלֹא עַל גֹּדֶל עֲוֹנוֹתֵי רְחֲקַנִּי ה׳, נָשׁוּב נָא אֵלָיו וְנַעַרְדֵהוּ וְגַם הוּא כְּאָב רַחֲמָן אֵלֵינוּ יָשׁוּב, גַּם אָז מַר לַנוּ, כִּי מֵאָז הִסְתַּרְתָ מֵאִתָּנוּ הָקְפוּ עָלֵינוּ כָּל כָּךְ צָרוֹת רַבּוֹת הֵן בְּעִנְיְנֵי פַּרְנָסָה וְהֵן בִּשְׁאָר עִנְיָנִים, אֲשֶׁר כָּל כָּךְ

מְטַמְטְמוּת אֶת הַלֵּב וּמַטְרִידוֹת אֶת הַנָּפָשׁ עַד שֶׁמַּעֲבִירוֹת אוֹתָנוּ עַל דַּעַת קוֹנֵנוּ חַס וְשָׁלוֹם. רְבּוֹנוֹ שֶׁל עוֹלָם לֹא עָלַי בּּלְכָד אֲנִי מִתְפַּלֵל רַק עַל כָּל כָּנֶיךְ בְּנֵי יִשְׁרָאֵל. אָב הָרַחֲמָן, אִידְ עָזַבְתָּ אֶת בָּנֶידְ בְּעוֹלָם כָּל כָּךְ עָצוּב וְאָים לְבַדֶּם, וְאֵיך אֵידְ עָזַבְתָ אֶת בָּנֶידְ בְּעוֹלָם כָּל כָּרְ כָּנִירָ בְנָי יִשְׁרָאֵל. אָב הָרַחֲמָן, מִבְּיַט כְּשָׁהֵם מִתְבּוֹסְטִים בְּדֵם מַכּוֹתֵיהֶם וְתַחֲרִישׁ, אֲכָל לֹא מַבְּיַט כְּשָׁהֵם מִתְבּוֹסְטִים בְּדֵם מַכּוֹתֵיהֶם וְתַחֲרִישׁ, אֲכָל לֹא אֶת פַּרְנָסָתֵנוּ בִּלְכָד אֲנִי מְבַקָּשׁ, רַק אוֹתְךָ אָבִי אֲהוּבִי וְאֶת קָרָשַׁת מַלְכִי וּקְדוֹשִׁי אֲנִי מְבַקָּשׁ, קַרֵב אוֹתָדָ אָבִי אָהוּבִי וְאָת רַחֵם עָלֵינוּ, פְּדֵה אוֹתָנוּ, וּשְׁלַח לָנוּ אֶת מְשִׁיחַ צִדְקָך עָתָּ וְמָרֵחָלִים.

ַ**וּיִתוּ** כִּי הִרְבָּה לִבְכּוֹת וּלְהִתְפַּלֵּל וַיִּיעָף וְלֹא הָיָה לוֹ בַּמֶּה וויייעף גיייעף א הָיָה לוֹ בַּמֶּה

לְּהָשִׁיב אֶת רוּחוֹ אֵלָיו מִן הַצוֹם וּמִן הַבְּכִי וַיּתְעַלָּף. וְהִנֵּה הִרִיחַ בִּיחַ טוֹב חָזָק מְאֹד וַתָּשָׁב אֵלָיו רוּחוֹ מְעַט, וַיַּרְא וְהִנֵּה פֶּרַח יָפֶה מְאֹד אֲשָׁר נָתָּשָׁר אֶת הַפֶּרַח וְאָץ לְבֵיתוֹ בִיחוֹ הֶעָרֵב. וַיִּתְחַזִּק וַיַּעֲמֹד וַיִּקְצֹר אֶת הַפֶּרַח וְאָץ לְבֵיתוֹ לְהָשִׁיב מְעַט גַּם אֶת נֶפָשׁ אִשְׁתּוֹ וּכָנָיו בָּזָה עַל כָּל פָּנִים. וְזְהִי בַּדֶרֶך וְהִנֵּה מֶרְכָּכָה נוֹסְעָה וּכָנִיו בָּזָה עַל כָּל פָּנִים. וַמְעַמֹד הַמֶּרְכָּכָה וַיִּמְנֵי אָשְׁתּוֹ וּכָנָיו בָּזָה עַל כָּל פָּנִים. וְמִעַמֹד הַמֶּרְכָּכָה וַיִּקְרָא אֵלָיו הָאָדוֹן: שְׁמַע לְךְ עָנִי לָמָה וְתַעֵּמֹד הַמֶּרְכָּכָה וַיִּקְרָא אֵלָיו הָאָדוֹן: שְׁמַע לְךָ עָנִי לָמָה הָעָנִי: לֹא אֶמְכְּרָנּוּ בַּכֶּסָף וַק אָם תִתּוּן לִי כִּכַּר לֶחֶם בְּעַד הָעָנִי: לֹא אֶמְכְּרָנּוּ בַּכֶּסָף וַק אָם תִתּוּן לִי כָּכַר לֶחֶם בְּעַד הָעָנִי: לַא אֶמְרָעָים בָּרָעָב זֶה שְׁלשָׁה יָמִים, אֶתוּן לְדָ אֶעָ הַעָּנִי וּלִא אֶכְרָרָךָ לִפְנֵי ה׳. וַיָּמְכּר אֶת פּרְחוֹ בְּעָד הַלָּחָם

<u>וּיְהִי בַּלַיְלָה וַיַּ</u>רְא אֶת אָבִיו בַּחֲלוֹמוֹ וְהִגֵּה קוֹרֵעַ אֶת

בְּגָדָיו צוֹעֵק וּבוֹכֶה וּמַכֶּה עַל לְבּוֹ, וְאוֹמֵר: דֵּע לְדָ שֵׁמְפִלְּתָךּ אֲשֶׁר הִתְפַּלֵּלְתָ הַיּוֹם בַּיַעַר, עָלְתָה בְּרַעַשׁ לַמָּרוֹם וּכָל מַלְאַכֵי רַחֲמִים הָתְעוֹרְרוּ וְצָעֲקוּ אֶל ה׳ עַד מָתַי לֹא הָרַחֵם עַל צֹאנְךּ הַמְדַכָּאִים וְעַל בָּגֶיךָ הַשְּׁבוּאִים כָּל כָּךָ בּצָרוֹת וְאֶת שִׁמְךּ אֵינָם שוֹכְחִים וּבְדָ כָּל כָּדְ קְשׁוּרִים. מַחִיצַת הַבּּרְזֶל אֲשֶׁר בִּין יִשְׂרָאֵל לַאַבִיהֵם שֵׁבַּשֵׁמַיִם כְּבָר חִשְׁבָה לְהִשָּׁבֵר, וְכָל הַתְּפִלוֹת שֶׁהִתְפַּלְלוּ יִשְׂרָאֵל מֵאָז וְלֹא עַלוּ, עַתָּה עָלוּ, וְעוֹרְרוּ רַחֲמִים מִבַּעַל הָרַחֲמִים לְגַלוֹת אֶת הַקַּץ. וְיָצָא הַכְּרוּז, כִּיוָן שָׁאַתָּה בִּתְפִלְתְדָ קַרַבְתָּ אֶת הַקַּץ לַכָן יִתְגַלֶה לְדָ הַפָּרַח אֲשֶׁר בּוֹ לְהַחֵיוֹת אֶת הַמֵּתִים \*) וְאוֹתִי שֶׁלְחוּ לָבוֹא אֵלֶיךּ בַּחֲלוֹם הַלַּיְלָה וּלְהוֹדִיעֲךּ שֶׁתֵּלֵך ּלְמְעָרַת הַמַּכְפֵּלָה וּשְׁאָר קִבְרוֹת הַנְּבִיאִים לְהַחֲיוֹתָם, וְיָבִיאוּ אֶת מְשִׁיחַ צִּרְקַנוּ. בְּכָל הַשָּׁמַיִם וְהֵיכְלֵי עֶלְיוֹן נַעֲשָׂה אוֹרָה וְשִׂמְחָה. מַלְאֲבֵי עֶלְיוֹן וְנִשְׁמוֹת הַצַּדִּיקִים שָׂמְחוּ. וְרַעַשׁ גָּדוֹל וִילָלָה נַעֲשָׂה אֵצֶל הַשָּׂטָן וְהַכַּת דִּילֵיהּ, מַה יַּעֲשׂוּ מֵעַתָּה. וַיִּתְיָעֲצוּ לְרַמּוֹת אוֹתְךּ וְלְטֹל אֶת הַפָּרַח הַזֶּה מִיָּדֶךּ, ּוְזֶה הָאָדוֹן אֲשֶׁעֶר קַנָה מִמְךָ אֶת הַפָּרַח שְׁלִיחַ הַשְּׁטָן הָיָה, שָׁהְתְנַגַּב לַחְטֹף אֶת הַפָּרַח שֶׁל תְּחִיַת הַמֵּתִים.

ן עַקּגוּ, רַק גַּם לְכָל יִשְׁרָאָל, אַף לְהַקְרוֹש יִשְׂרָאָל. הַכּּל הָיָה בְּיָדְהָ, גַּם

ָהָאָבוֹת גַם הַנְּבִיאִים וְכָל הַצַּדִּיקִים אַף הַמָּשִׁיחַ בְּיָדְדְ הָיָה וְאֶת הַכּּל בְּעַד כִּכַּר לֶחֶם אִבַּדְתָּ. הַשָּׁטָן וְכָל מַלְאַכֵי חַבָּלָה עַתָּה שְׂמֵחִים וְעָלֵינוּ מְצַחֲקִים וּמְהַתְּלִים, בּוֹשִׁים וּבוֹכִים

צַיַן לְהֶלֶת רַבָּה ה׳ שֶׁיֵשׁ עֵשֶׂב שֶׁל הְחִיַת הַמֵּתִים וְנְתְגַלֶה לְאָחָר.

שֶׁאבּר וְהַפְסִיד אֶת כָּל הַקֹּדֶשׁ וְהַצַּדִּיקִים וּבִיאַת הַמָּשִׁיחַ בְּעַר דֶּבָר שֶׁל מַה בְּכָדְ. וְאִם עָלָיו תִּדְאַג שֶׁלֹא הָיָה לוֹ לַעֲשוֹת אַחֶרֶת, כִּי לֹא יָדַע שֶׁנִּסְיוֹן לְפָנָיו, אִיךְ תִּדְאַג אַף הַקְצֹף עָלֶיךּ שֶׁהַדַע שֶׁתָּמִיד עוֹמֵד אַתָּה בְּנִסִּיוֹן וּמִכָּל מָקוֹם לִפְנֵי כָּל דָּבָר קָטָן תִּכְרַע וְלֹא תַעֲמֹד בּוֹ. בְּיָדְךּ לִהְיוֹת גָּאוֹן וְצַדִּיק, לְהַשִּׁרוֹת אֶת שִׁכִינַתוֹ יִתְבָרַדָּ, בִדְ, שֵׁגַּם אֲנָשִׁים אַחִרִים, מִמְּךּ יִתְקַדָּשׁוּ, וְשֶׁעַל יָדְךּ אֶל ה׳ יִתְקָרְבוּ, אֶת דְּבַר ה׳ הְלַמֵּר אוֹתָם וּבִדְרָכָיו תַּדְרִיכֵם וִאַתָּה וַחֲבֵרֵיךּ אֶת הַקַּץ ְזָאֶת הִתְגַּלוּת מְשִׁיחַ צִרְקַנוּ הְקָרְבוּ, וּמַה יוֹעִיל רְצוֹנְךּ לְבַר שֶׁתִּרְצֶה לִהְיוֹת יְהוּדִי אֲמָתִּי אָם תִּתְעַצֵּל תִּתְרַפֶּה וְלֹא תַעֲבֹד, וּמִן כָּל מְנִיעָה תִּדָּחֶה חַס וְשָׁלוֹם וְאֶל כָּל דָּבָר אֲשֶׁר יִרָאָה בְּעֵינֶיךּ טוֹב תִּקְפּׂץ, וּבְכָל נִסָּיוֹן קָטָן וְגָדוֹל לֹא תַעֲמֹד. אֵין כַּוּנָתֵנוּ שֶׁתִּהְיֶה זָרִיז וְתַעֲשֶׂה עֲבוֹדָתְדְ וַק כְּחָרוּץ בַּעַל מְלָאכָה שֶׁל חֹל לְהַבְוּיל בִּלְבָד, בְּשָׁעָה שֶׁרַבּוֹ מְמַהֵר אוֹתוֹ, אוֹ שֶׁהוּא רוֹחֶה אֶת עַצְמוֹ, שֶׁעֲבוֹדָתוֹ יְבֵשָׁה אַַבוֹדַת אַכְרֵי הַגּוּף בִּלְכָד, רַק עוֹרֵר אָת נַפְשְׁדָ, רוּחַ אָלקִים יִשָּׂאַדּ וְיִתְרַעֲשׁוּ גַּלְגַּלֵּי נַפְשְׁדָ וְאָבְרֵי גּוּפְדָ, תִּתְאַמֵּץ וְתִתְחַזֵּק לַעֲבֹד אֶת ה׳ בְּחָזְקָה בְּהִתְלַהֲבוּת אָשׁ קָרֶשׁ ַרְשָׂמְחָה.

ןַשַּתָּה בַּחוּר יִשְׂרָאֵל, דּוֹאָג אַתָּה הַרְבָּה עַל הָעָנִי הַזֶּה

נד אַנַחְנוּ כֻּלָנוּ וְכֵלָם צוֹעֲקִים וְעָלֶיךּ שׁוֹאֲלִים, מִי הוּא הָאִישׁ אֲשֶׁר אֶת כָּל אֵלֶה הֶחֵרִיב וְאֶת אוֹר הַקְדָשָׁה כִּבָּה, הַאָם יָכוֹל לְהְיוֹת שֶׁאִישׁ יְהוּדִי הוּא וּבְשֵׁם יִשְׂרָאֵל יְכֵנֶה.

חובת התלמידים

# PERSONAL REFLECTION



| <br> |
|------|
|      |
|      |
| <br> |
|      |
|      |
|      |
| <br> |
| <br> |
| <br> |
|      |
| <br> |
|      |
|      |
|      |
| <br> |
|      |
| <br> |
| <br> |
|      |
| _    |
|      |
| <br> |
|      |

