
Michel Foucault
Subjektivität 

und  
Wahrheit
suhrkamp taschenbuch 

wissenschaft



suhrkamp taschenbuch  
wissenschaft 2484



Michel Foucaults Vorlesungen am Collège de France aus den Jahren 1980 
und 1981 markieren einen Wendepunkt in seinem Werk und leiten über 
zu seinen beiden letzten großen Studien Der Gebrauch der Lüste und Die 
Sorge um sich. Die antike Lebenskunst und Ethik treten nun ganz in den 
Fokus der Analyse, mit dem Ziel einer Genealogie der Sexualmoral der 
Gegenwart. Durch eine Untersuchung antiker Schriften zu Medizin, Ehe 
und Liebe sowie zur Deutung erotischer Träume legt Foucault ein Ver-
hältnis des Selbst zu seinen Lüsten frei, das der christlichen Angst vor der 
Fleischeslust und der Konstruktion einer modernen Sexualwissenschaft 
vorausging. Eine bahnbrechende Untersuchung der Quellen unseres mo-
dernen Selbst.

Michel Foucault (1926-1984) hatte von 1970 an den Lehrstuhl für die Ge-
schichte der Denksysteme am Collège de France in Paris inne. Sein Werk 
liegt im Suhrkamp Verlag vor.



Michel Foucault  
Subjektivität  
und Wahrheit

Vorlesungen am  
Collège de France 1980-1981

Aus dem Französischen von  
Andrea Hemminger

Suhrkamp



Erste Auflage 2026
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 2484

© der deutschsprachigen Ausgabe  
Suhrkamp Verlag GmbH, Berlin, 2016

© 2013 Éditions du Seuil, Paris
Alle Rechte vorbehalten.  

Wir behalten uns auch eine Nutzung des Werks  
für Text und Data Mining  

im Sinne von § 44b UrhG vor.
Umschlag nach Entwürfen  

von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck und Bindung: C. H. Beck, Nördlingen

Printed in Germany
ISBN 978-3-518-30084-8

Suhrkamp Verlag GmbH
Torstraße 44, 10119 Berlin

info@suhrkamp.de
www.suhrkamp.de

Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Vorlesung 1
(Sitzung vom 7. Januar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Vorlesung 2
(Sitzung vom 14. Januar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

Vorlesung 3
(Sitzung vom 21. Januar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72

Vorlesung 4
(Sitzung vom 28. Januar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

Vorlesung 5
(Sitzung vom 4. Februar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

Vorlesung 6
(Sitzung vom 11. Februar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . 167

Vorlesung 7
(Sitzung vom 25. Februar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . 197

Vorlesung 8
(Sitzung vom 4. März 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231

Vorlesung 9
(Sitzung vom 11. März 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265

Vorlesung 10
(Sitzung vom 18. März 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 294

Vorlesung 11
(Sitzung vom 25. März 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 321

Vorlesung 12
(Sitzung vom 1. April 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 347

Titel der Originalausgabe: Michel Foucault,  
Subjectivité et vérité. Cours au Collège de France (1980-1981) 

Diese Ausgabe wurde unter der Leitung von François Ewald  
und Alessandro Fontana von Frédéric Gros herausgegeben.

Die Arbeit der Übersetzerin am vorliegenden Text wurde 
vom Deutschen Übersetzerfonds gefördert. 



Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 7

Vorlesung 1
(Sitzung vom 7. Januar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 15

Vorlesung 2
(Sitzung vom 14. Januar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

Vorlesung 3
(Sitzung vom 21. Januar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 72

Vorlesung 4
(Sitzung vom 28. Januar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

Vorlesung 5
(Sitzung vom 4. Februar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . 136

Vorlesung 6
(Sitzung vom 11. Februar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . 167

Vorlesung 7
(Sitzung vom 25. Februar 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . 197

Vorlesung 8
(Sitzung vom 4. März 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 231

Vorlesung 9
(Sitzung vom 11. März 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 265

Vorlesung 10
(Sitzung vom 18. März 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 294

Vorlesung 11
(Sitzung vom 25. März 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . 321

Vorlesung 12
(Sitzung vom 1. April 1981) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 347



Zusammenfassung der Vorlesungen . . . . . . . . . . . . . . 377

Frédéric Gros
Situierung der Vorlesungen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 385

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 405

Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 413



Vorwort

Michel Foucault hat am Collège de France von Dezember 1970
bis zu seinem Tod im Juni1984 gelehrt, mit Ausnahme des Jahres
1977, seinem Sabbatjahr. Sein Lehrstuhl trug den Titel: »Ge-
schichte der Denksysteme«.
Dieser wurde am 30. November 1969 auf Vorschlag von Jules
Vuillemin von der Generalversammlung der Professoren des Col-
lège de France an Stelle des Lehrstuhls der »Geschichte des phi-
losophischen Denkens« eingerichtet, den Jean Hyppolite bis zu
seinem Tod innehatte. Dieselbe Versammlung wählte Michel
Foucault am 12. April 1970 zum Lehrstuhlinhaber.1 Er war 43
Jahre alt.
Michel Foucault hielt seine Antrittsvorlesung am 2. Dezember
1970.2

Der Unterricht am Collège de France gehorcht besonderen Re-
geln: Die Professoren sind verpflichtet, pro Jahr 26 Unterrichts-
stunden abzuleisten (davon kann höchstens die Hälfte in Form
von Seminarsitzungen abgegolten werden).3 Sie müssen jedes Jahr
ein neuartiges Forschungsvorhaben vorstellen, wodurch sie ge-
zwungen sein sollen, jeweils einen neuen Unterrichtsinhalt zu
bieten. Es gibt keine Anwesenheitspflicht für die Vorlesungen
und Seminare; sie setzen weder ein Aufnahmeverfahren noch
ein Diplom voraus. Und der Professor stellt auch keines aus.4

1 Michel Foucault hatte für seine Kandidatur ein Plädoyer unter folgen-
der Formel abgefasst: »Man müßte die Geschichte der Denksysteme un-
ternehmen« (»Titres et Travaux«, in: Dits et Ecrits, 1954-1988, hg. v. Da-
niel Defert und François Ewald unter Mitarbeit von Jacques Langrange,
Paris: Gallimard, 1994, Bd. 1, 1954-1969, S. 842-846, bes. 846; dt.: »Titel
und Arbeiten«, in: ders., Dits et Ecrits. Schriften, Bd. 1, 1954-1969, Frank-
furt/M.: Suhrkamp, 2001, S. 1069-1075, bes. S. 1074f.).

2 In der Éditions Gallimard im März 1971 unter dem Titel L’Ordre du dis-
cours (Die Ordnung des Diskurses) publiziert.

3 Was Michel Foucault bis Anfang der 80er Jahre machte.
4 Im Rahmen des Collège de France.

7



In der Terminologie des Collège de France heißt das: Die Pro-
fessoren haben keine Studenten, sondern Hörer.
Die Vorlesungen von Michel Foucault fanden immer mittwochs
statt, von Anfang Januar bis Ende März. Die zahlreiche Hörer-
schaft aus Studenten, Dozenten, Forschern und Neugierigen,
darunter zahlreiche Ausländer, füllte zwei Amphitheater im Col-
lège de France. Michel Foucault hat sich häufig über die Distanz
zwischen sich und seinem Publikum und über den mangelnden
Austausch beschwert, die diese Form der Vorlesung mit sich
brachte.5 Er träumte von Seminaren als dem Ort echter gemein-
samer Arbeit. Er machte dazu verschiedene Anläufe. In den letz-
ten Jahren widmete er gegen Ende seiner Vorlesungen immer ei-
ne gewisse Zeit der Beantwortung von Hörerfragen.
Ein Journalist des Nouvel Observateur, Gérard Petitjean, gab die
Atmosphäre mit folgenden Worten wieder: »Wenn Foucault die
Arena betritt, eiligen Schritts vorwärtspreschend, wie jemand,
der zu einem Kopfsprung ins Wasseransetzt, steigt er über die Sit-
zenden hinweg, um zu seinem Pult zu gelangen, schiebt die Ton-
bänder beiseite, um seine Papiere abzulegen, zieht sein Jackett
aus, schaltet die Lampe an und legt los, mit hundert Stundenki-
lometern. Mit fester und durchdringender Stimme, die von Laut-
sprechern übertragen wird, als einzigem Zugeständnis an die
Modernität eines mit nur einer Lampe erhellten Saals, die ihren
Schein zum Stuck hochwirft. Auf dreihundert Sitzplätze pfer-
chen sich fünfhundert Leute, saugen noch den letzten Freiraum
auf … Keinerlei rhetorische Zugeständnisse. Alles transparent
und unglaublich effizient. Nicht das kleinste Zugeständnis an
die Improvisation. Foucault hat pro Jahr zwölf Stunden, um

5 Michel Foucault verlegte 1976 in der – vergeblichen – Hoffnung, die Hö-
rerschaft zu reduzieren, den Vorlesungsbeginn von 17 Uhr 45 am späten
Nachmittag auf 9 Uhr morgens. Vgl. den Anfang der ersten Vorlesung
(am 7. Januar 1976) von »Il faut défendre la société«. Cours au Collège
de France (1975-76), unter Leitung von François Ewald und Alessandro
Fontana hg. von Mauro Bertani und Alessandro Fontana, Paris: Galli-
mard-Seuil, 1997 [dt. von M. Ott: In Verteidigung der Gesellschaft. Vor-
lesungen am Collège de France (1975-76), Frankfurt/M.: Suhrkamp,
1999].

8



in öffentlichem Vortrag den Sinn seiner Forschung des zu Ende
gehenden Jahres zu erklären. Daher drängt er alles maximal zu-
sammen und füllt die Randspalten, wie jene Korrespondenten,
die noch immer allerhand zu sagen haben, wenn sie längst am
Fuß der Seite angekommen sind. 19 Uhr 15. Foucault hält inne.
Die Studenten stürzen zu seinem Pult. Nicht um mit ihm zu
sprechen, sondern um die Kassettenrekorder abzuschalten. Nie-
mand fragt etwas. In dem Tohuwabohu ist Foucault allein.« Und
Foucault dazu: »Man müsste über das von mir Vorgestellte dis-
kutieren. Manchmal, wenn die Vorlesung nicht gut war, würde
ein Weniges genügen, eine Frage, um alles zurechtzurücken. Aber
diese Frage kommt nie. In Frankreich macht die Gruppenbin-
dung jede wirkliche Diskussion unmöglich. Und da es keine
Rückkopplung gibt, wird die Vorlesung theatralisch. Ich habe
zu den anwesenden Personen eine Beziehung wie ein Schauspie-
ler oder Akrobat. Und wenn ich aufhöre zu sprechen, die Emp-
findung totaler Einsamkeit.«6

Michel Foucault ging seinen Unterricht wie ein Forscher an: Er-
kundungen für ein zukünftiges Buch, auch Rodungen für zu pro-
blematisierende Felder, die sich wie Einladungen an werdende
Forscheranhörten. Auf diese Weise verdoppeln die Vorlesungen
im Collège nicht die veröffentlichten Bücher. Sie nehmen diese
nicht skizzenartig vorweg, auch wenn die Themen der Vorlesun-
gen und Bücher die gleichen sind. Sie haben ihren eigenen Status
und ergeben sich aus dem Einsatz eines bestimmten Diskurses
im Gesamt der von Michel Foucault erstellten »philosophischen
Akten«. Er breitet darin insbesondere das Programm einer Ge-
nealogie der Beziehungen von Wissen und Macht aus, im Hin-
blick auf welche er seine Arbeit – im Gegensatz zu der einer
Archäologie der Diskursformationen, die sie bisher angeleitet
hatte – reflektieren wird.7

6 Gérard Petitjean, »Les Grands Prêtres de l’université française«, Le Nou-
vel Observateur, 7. April 1975.

7 Vgl. insb. »Nietzsche, die Genealogie, die Historie«, in: ders., Dits et
Ecrits. Schriften, Bd. II, 1970-1975, Frankfurt/M.: Suhrkamp, 2002,
S. 166-191.

9



Die Vorlesungen hatten auch ihre Funktion innerhalb des Zeit-
geschehens. Der Hörer, der ihnen folgte, wurde nicht nur von
der Erzählung, die Woche für Woche weitergestrickt wurde, ein-
genommen; er wurde nicht nur durch die Stringenz des Vortrags
verführt; er fand darin auch eine Erhellung der Tagesereignisse.
Die Kunst Michel Foucaults bestand in der Durchquerung des
Aktuellen mittels der Geschichte. Er konnte von Nietzsche und
Aristoteles sprechen, von psychiatrischen Gutachten des 19. Jahr-
hunderts oder der christlichen Pastoral, der Hörer bezog daraus
immer Einsichten in gegenwärtige und zeitgenössische Ereignis-
se. Michel Foucaults Stärke lag bei diesen Vorlesungen in dieser
subtilen Verbindung von Gelehrsamkeit, persönlichem Engage-
ment und einer Arbeit am Ereignis.

*

Die in den 70er Jahren entwickelten und perfektionierten Kas-
settenrekorder haben das Pult von Michel Foucault in Windesei-
le erobert. Auf diese Weise wurden die Vorlesungen (und gewis-
se Seminare) aufbewahrt.
Diese Ausgabe hat das öffentlich vorgetragene Wort von Michel
Foucault zum Referenten, sofern die Aufnahmen erhalten blie-
ben. Sie bietet dessen möglichst wortgetreue Nachschrift.8 Wir
hätten es gerne als solches wiedergegeben. Aber die Umwand-
lung des Mündlichen ins Schriftliche verlangt den Eingriff des
Herausgebers: Zumindest eine Zeichensetzung muss eingeführt
und das Ganze in Absätze unterteilt werden. Das Prinzip war
indes, so nah wie möglich an der tatsächlich vorgetragenen Vor-
lesung zu bleiben.
Wenn es unabdingbar erschien, wurden Wiederaufnahmen und
Wiederholungen weggelassen; unvollendete Sätze wurden zu En-
de geführt und unrichtige Konstruktionen berichtigt.

8 Insbesondere sind die von Gérard Burlet und Jacques Lagrange erstellten
Tonbandaufnahmen verwendet worden, die auch beim Collège de France
und beim IMEC (Institut mémoires de l’édition contemporaine) depo-
niert sind.

10



Auslassungspunkte zeigen an, dass die Aufzeichnung unverständ-
lich ist. Wenn der Satz unverständlich ist, haben wir in eckigen
Klammern das vermutete Fehlende eingefügt oder ergänzt.
Ein Sternchen am Fuß der Seite gibt die signifikanten Abwei-
chungen der Aufzeichnungen Michel Foucaults vom Vorgetra-
genen wieder.
Die Zitate wurden überprüft und die verwendeten Textbezüge
angegeben. Der kritische Apparat beschränkt sich darauf, dunk-
le Punkte zu erhellen, gewisse Anspielungen zu erläutern und
kritische Punkte zu präzisieren.
Um die Lektüre zu erleichtern, wurde jeder Vorlesung eine Zu-
sammenfassung vorangestellt, die die Schwerpunkte der Aus-
führungen angibt.
Dem Vorlesungstext folgt die Zusammenfassung, die im Jahres-
bericht des Collège de France abgedruckt wurde. Michel Fou-
cault verfasste sie im Allgemeinen im Juni, also einige Zeit nach
Beendigung der Vorlesung. Für ihn war das eine gute Gelegen-
heit, im Nachhinein deren Intention und Ziele herauszuarbeiten.
Sie ist deren beste Präsentation.
Jeder Band wird mit einer »Situierung« abgerundet, für die der
Herausgeber verantwortlich zeichnet: Darin sollen dem Leser
Hinweise zum biographischen, ideologischen und politischen
Kontext geliefert, die Vorlesung in das veröffentlichte Werk ein-
geordnet und Hinweise hinsichtlich ihrer Stellung innerhalb des
verwendeten Korpus gegeben werden, um sie leichter verständ-
lich zu machen und Missverständnisse zu vermeiden, die sich aus
dem Vergessen der Umstände, unter welchen jede der Vorlesun-
gen erarbeitet und gehalten wurde, ergeben könnten. Die Vor-
lesung des Jahres 1981, Subjektivität und Wahrheit,wird von Fré-
déric Gros herausgegeben.
Mit dieser Ausgabe der Vorlesungen des Collège de France wird
eine neue Seite des »Werks« von Michel Foucault publiziert. Es
geht im eigentlichen Sinn nicht um Unveröffentlichtes, da diese
Ausgabe das öffentlich von Michel Foucault vorgetragene Wort
wiedergibt und die Textstütze, auf die er zurückgriff und die
unter Umständen sehr ausgefeilt war, vernachlässigt.

11



Diese Ausgabe der Vorlesungen am Collège de France wurde von
den Erben Michel Foucaults autorisiert, die der großen Nach-
frage in Frankreich wie anderswo entgegenzukommen suchten.
Und das unter unbestreitbar ernsthaften Voraussetzungen. Die
Herausgeber suchten dem Vertrauen, das in sie gesetzt wurde,
zu entsprechen.

François Ewald und Alessandro Fontana

Alessandro Fontana ist am 17. Februar 2013 verstorben, bevor er
die Herausgabe von Michel Foucaults Vorlesungen am Collège de
France, zu deren Initiatoren er gehörte, zu Ende führen konnte.
Da der Stil und die Gründlichkeit, die er dieser Edition zu ver-
leihen verstand, bis zu ihrer Fertigstellung beibehalten werden
sollen, zeichnet er weiterhin für sie verantwortlich. – F. E.

12



Vorlesungen 1980-1981





Vorlesung 1
(Sitzung vom 7. Januar 1981)

Die Elefantenfabel bei dem heiligen Franz von Sales. – Versionen der Fabel
im Mittelalter und im 16. Jahrhundert. – Der Physiologus. – Versionen der
Fabel in der griechischen und lateinischen Antike. – Aristoteles als Grenze. –
Die Beziehung »Subjektivität und Wahrheit«: philosophische, positivistische,
geschichtsphilosophische Formulierungen des Problems. – Die Subjektivität
als historische Beziehung zur Wahrheit, und die Wahrheit als historisches Sys-
tem von Pflichten. – Grundsätze der monogamen Sexualethik. – Die his-
torisch vorrangige Frage.

Bitte entschuldigen Sie, dass ich [unter dem] ein wenig anspruchs-
vollen Titel Subjektivität und Wahrheit mit einigen Bemerkun-
gen über das Leben der Elefanten beginne und einen Text zitiere,
der es mir dermaßen angetan hat, dass ich glaube, ihn bereits in
einer der Vorlesungen der letzten Jahre zitiert oder zumindest
erwähnt zu haben:1 »Der Elefant ist freilich nur ein plumpes
Tier, doch das würdevollste, das auf Erden lebt, und eines der
feinsinnigsten. Ich möchte einen Beweis für seine Ehrenhaftig-
keit nennen. Ein Elefant wechselt niemals sein Weibchen und
liebt dasjenige zärtlich, das er erwählt hat, mit dem er sich jedoch
nur alle drei Jahre paart, und das nur fünf Tage und so versteckt,
dass er niemals bei diesem Akt gesehen wird. Am sechsten Tag
aber sieht man ihn,wie er geradewegs zu irgendeinem Fluss geht,
um seinen ganzen Körper zu waschen, da er nicht zur Herde zu-
rückkehrenwill, bevor er nicht gereinigt ist. Sind das nicht schö-
ne und ehrenvolle Regungen bei solch einem Tier?«2

Sie haben Kapitel 39 des III. Buchs der Anleitung zum frommen
Leben erkannt. Und der heilige Franz von Sales setzt diesen Text
fort, indem er darauf hinweist, dass das Beispiel des Elefanten
unter all den Lehren, die die Natur dem Menschengeschlecht er-
teilen kann, natürlich zu denen gehört, die am empfehlenswer-
testen sind, und dass es gut wäre, wenn alle verheirateten Chris-
ten sich daran orientieren würden. Sind Sinnlichkeit und Lust,
die Teil der ehelichen Pflichten sind, beendet, sollen sie sich, sagt

15



er, wie der Elefant sogleich von diesen Sinnenfreuden und Lüs-
ten reinigen. Sie sollen sich davon reinigen, sie sollen »Herz und
Seele« davon reinigen und, schließt Franz von Sales,3 der Rat, den
die Natur den Menschen gibt, stimmt mit der Lehre, die der hei-
lige Paulus den Korinthern gibt, in bemerkenswerter Weise über-
ein.4

Ich möchte nun die Elefantenfabel als Modell und Wappen für
das eheliche Wohlverhalten ein wenig durchgehen.5 Die Idee
vom Wohlverhalten des Elefanten und die Verwendung des Ele-
fanten als Wappen, als Illustration rechter ehelicher Sexualität
ist nicht allein der geistlichen Rhetorik zu Beginn des 17. Jahr-
hunderts vorbehalten. Jedenfalls rechnete zu derselben Zeit ein
Autor, der absolut kein geistlicher, sondern ein naturkundlicher
Autor ist – der Aldrovandi heißt6 und der, wie Sie wissen, auf die
gesamten Naturwissenschaften und die gesamte Zoologie einen
sehr beachtlichen Einfluss hatte (zumindest im 17. Jahrhun-
dert) –, das Tier ebenfalls zu den herausragenden Moralgestal-
ten. Und er pries die Großzügigkeit, Mäßigung, Gerechtigkeit,
Treue, Nachsicht des Elefanten. Er wies darauf hin, dass dem
Elefanten alles widerstrebt, was nicht vernünftig ist, dass er über-
dies sinnlose Diskurse und unnütze Reden nicht mag und dass
dieses Tier ganz allgemein für die Sitten und Tugenden ein wah-
res Lehrstück (documentum7) ist. Und unter all den guten Eigen-
schaften, die den Elefanten zu einem Lehrstück für den mensch-
lichen Gebrauch machen, ist die von Aldrovandi wie von anderen
am meisten gerühmte, zumindest was das Geschlechtliche anbe-
langt, immer wieder die Keuschheit. Unter sich befleißigen sie
sich, sagt Aldrovandi, größter Keuschheit.8

Bemerkenswert ist, dass eineinhalb Jahrhunderte später jemand
wie Buffon erneut bewundern wird, wie der Elefant die größten
sozialen Tugenden in sich vereinigt, die seine Herde zu einem
Modell für die menschliche Gesellschaft machen: Er ist klug, er
ist mutig, er ist beherrscht, er ist gehorsam, er ist seinen Freun-
den treu.9 Zu all diesen großen Tugenden, die den Zusammenhalt
der Gemeinschaft in der Elefantenherde gewährleisten, kom-
men noch eine große Konstanz, eine große Intensität und auch

16



eine große Zurückhaltung in seinen Liebesbeziehungen hinzu.
Doch auch wenn der Elefant aufgrund der Tugenden, die ich so-
eben genannt habe, mit der Herde, der er angehört, eng verbun-
den ist, sieht man, so Buffon, dass diese große Verbundenheit mit
seiner Herde einem stärkeren Gefühl weicht, wenn die Weib-
chen »heiß« werden. Die Elefantenherde geht dann in Paaren
auseinander, die das Begehren zuvor gebildet hat. »Die Elefan-
ten erwählen einander aufgrund einer freien Entscheidung; sie
verstecken sich, und ihrem Unterfangen scheint die Liebe vo-
rauszugehen und die Keuschheit zu folgen; denn ihre Lüste um-
gibt ein Geheimnis. Man hat nie gesehen, wie sie sich paaren; sie
fürchten vor allem die Blicke von ihresgleichen und kennen viel-
leicht mehr als wir die pure Lust des stillen Genusses und der
ausschließlichen Beschäftigung mit dem geliebten Objekt. Sie
suchen die dichtesten Wälder; sie erreichen die tiefste Einsam-
keit, um sich ohne Zeugen, ungestört und rückhaltlos allen Im-
pulsen der Natur hinzugeben: diese sind umso heftiger und um-
so nachhaltiger, als sie sehr selten und langersehnt sind. Das
Weibchen trägt zwei Jahre: Sobald sie trächtig ist, enthält sich
das Männchen ihrer; und die Zeit der Paarung kommt erst wie-
der im dritten Jahr.«10

Sie sehen, dass der Text von Buffon im Vergleich zu den Texten
von Franz von Sales oder Aldrovandi, die ich Ihnen zuvor ge-
nannt habe, eine Reihe von Akzentverschiebungen vornimmt.
Wo es bei Aldrovandi und Franz von Sales vor allem um eine
Art Ekel ging, den der Geschlechtsakt bei den Elefanten auslöst,
so dass sie das Bedürfnis verspüren, sich zu reinigen, sobald sie
ihn vollzogen haben, betont Buffon mehr die Glut des Begeh-
rens, das Erwachen dieses Begehrens schon vor der Vereinigung,
in einer Art vorheriger Verlobung. Buffon betont auch die In-
tensität der Lust, die durch die Heimlichkeit noch gesteigert wird.
Er betont den Stellenwert, den die Intimität des Geschlechtsakts
genießt, die Intimität, die der Wald gewährleistet, die durch die
Schamhaftigkeit aber noch verstärkt wird. Und all das spielt eine
sehr viel wichtigere Rolle als die etwas leidige Sorge, sich nach
dem Akt zu reinigen. Aber auf jeden Fall – und das ist der Punkt,

17



auf den ich hinauswill – erteilt der tugendhafte Elefant, mit Ak-
zenten, die etwas mehr zum 18. Jahrhundert passen, nach wie vor
eine Lektion in richtiger Monogamie, in rechtem und schick-
lichem Sexualverhalten unter Eheleuten.
Man könnte annehmen, dass diese Lehre des Elefanten nur in
Verbindung mit dem auftritt, was man als das der modernen Fa-
milie und ihrer Moral angemessene Eheleben ansieht. Nun ist
aber bemerkenswert, dass das Thema des Elefanten als Wappen
rechter ehelicher Sexualität keineswegs mit der ethischen Rigi-
dität der Reformation und Gegenreformation aufkommt, noch
mit der Herausbildung dessen, was man allgemein als Moral des
modernen Ehelebens ansieht. Wenn Sie versuchen, der – freilich
rein anekdotischen – Geschichte des Elefanten als natürliches
Wappen ehelicher Sexualität nachzugehen, sehen Sie, dass die
Fabel im Grunde genommen sehr alt ist und dass diese Lektion
über Jahrhunderte, ja sogar Jahrtausende überliefert worden zu
sein scheint. Als rein anekdotische Einleitung möchte ich ein
wenig in die Geschichte dieser jahrtausendealten Fabel und des
Modells für die eheliche Sexualität zurückgehen, das der Elefant
von der Natur in die menschliche Gesellschaft tragen soll. Zum
Beispiel bekennt Mitte des 16. Jahrhunderts ein Naturforscher
wie Gessner,11 dass es bei den Elefanten eine große Liebeskraft
geben kann. Doch diese Tiere verstehen es ihm zufolge, in ihren
Beziehungen eine ganz bemerkenswerte Enthaltsamkeit zu wah-
ren. Sie überlassen sich trotz der Heftigkeit ihres Liebesverlan-
gens nicht der maßlosen Begierde. Die Elefanten, sagt Gessner,
kennen kein Fremdgehen, sie kommen niemals auf die Idee, um
ein Weibchen zu kämpfen, und sie verkehren miteinander nur,
um Nachwuchs zu bekommen, wobei sie ihre Gefährtin, wenn
sie einmal befruchtet ist, nicht mehr anrühren.12 In der späteren
Geschichte finden Sie dieselben Angaben im Mittelalter wieder.
Albertus Magnus13 und vor allem Vincent de Beauvais – in sei-
nem Speculum naturale14 – sehen in den Sitten des Elefanten
ebenfalls eine Illustration der ehelichen Tugend und tugendhaf-
ten Ehe in Tierform.
Faktisch reproduziert der Text von Vincent de Beauvais nahezu

18



Wort für Wort ein Werk, das ganz deutlich älter ist, den berühm-
ten Physiologus.15 Der Physiologus war während des ganzen Mit-
telalters eines der am meisten verbreiteten Bücher, eines der am
häufigsten kopierten Manuskripte und seit der Spätantike einer
der konstantesten Vermittler der Tierfabel. Sein Autor und das
genaue Datum seiner Abfassung sind nicht bekannt. Ganz ex-
plizite Bezugnahmen auf den Physiologus findet man bei mehre-
ren christlichen Autoren: der heilige Ambrosius spielt darauf an,16

das Hexameron des Pseudo-Eustathius nimmt ausdrücklich da-
rauf Bezug,17 ebenso die berühmten Homilien zum Buch Genesis,
die von Rufin übersetzt und fälschlicherweise Origenes zuge-
schriebenwurden.18 Folglich gabes den Physiologus im 4. Jahrhun-
dert. Wann wurde er verfasst? Vermutlich in einer Zeit, die weiter
zurückgeht und zwischen Ende des 2. und Anfang des 4. Jahr-
hunderts liegt.19 Auf jeden Fall ist der Physiologus ein christ-
licher Text, der eine christliche Lektüre der Merkmale, Eigen-
schaften und Charaktere vorlegt, die die früheren, heidnischen
Naturforscher den Tieren und der Natur überhaupt zuschrie-
ben. Er ist eine Art allegorischer Interpretation der naturkund-
lichen Kenntnisse der Spätantike. Verschiedene Tierarten, ins-
gesamt rund vierzig,20 werden so in ihrem Leben und Charakter
betrachtet und entsprechend den Angaben, über die die Chris-
ten aus der Bibel verfügten, neu interpretiert. Und so verbindet
der Physiologus auf eine interessante und signifikante Weise die
Heilige Schrift und die Natur, die Bibel und die Naturkunde der
Antike.
Was ist laut dem Physiologus beim Elefanten und seiner Gefähr-
tin das biblische Wappen, das sie aufweisen? Der Elefant und
seine Gefährtin sind unter allen Tieren ganz einfach diejenigen,
die uns nach dem Physiologus am besten und anschaulichsten er-
zählen, worin der Sündenfall bestand: die Beziehung von Mann
und Frau vor dem Sündenfall, den Sündenfall [selbst] und das,
was nach ihm passiert ist und passieren muss. Erzählt der Phy-
siologus doch, dass der Elefant, wenn er zeugen möchte, das Mor-
genland ansteuert, das heißt das Paradies. Er rekonstruiert, in-
szeniert gewissermaßen die Urszene der Menschheit, nämlich

19


