Michel Foucaul¢
Geometrie
des Verfahrens

Schriften zur Methode
suhrkamp taschenbuch
wissenschaft



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 1934



Der vorliegende Band versammelt erstmals wichtige Texte und Textstellen,
in denen sich Foucault zur Methodenfrage duflert und die in seinem Werk
nur sehr verstreut zu finden sind. Die Auswahl bildet einerseits zeitgebun-
dene Debatten ab, zeigt aber auch eine Fille von noch heute aktuellen
methodologischen Problemen: Materialitit und Kérper, Geschlecht und
Raum, Macht und Wissen, die Ideengeschichte und ihre Grenzen. Das
Nachwort von Petra Gehring unterstreicht die Aktualitit der Arbeitsweise
Foucaults und schirft den Blick fiir die Prizision seiner Verfahren.

Michel Foucault (1926-1984) hatte von 1970 an den Lehrstuhl fiir die
Geschichte der Denksysteme am College de France in Paris inne. Sein
Werk liegt im Suhrkamp Verlag vor.


Heidrun  Bischoff
Durchstreichen


Michel Foucault

Geometrie des Verfahrens
Schriften zur Methode

Herausgegeben von Daniel Defert
und Francois Ewald
unter Mitarbeit von Jacques Lagrange

Ausgewihlt und mit einem Nachwort
von Petra Gehring

Ubersetzt von Michael Bischoff,
Horst Brithmann,
Hans-Dieter Gondek,
Renate Horisch-Helligrath,
Hermann Kocyba,
Ulrich Képpen und
Jiirgen Schroder

Suhrkamp



2. Auflage 2025

Erste Auflage 2009
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1934
Originalausgabe
© 2009, Suhrkamp Verlag GmbH, Berlin
Alle Rechte vorbehalten. Wir behalten uns auch
eine Nutzung des Werks fiir Text und Data Mining
im Sinne von § 44b UrhG vor.
Umschlag nach Entwiirfen
von Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck: Libri Plureos GmbH, Hamburg
Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29534-2

Suhrkamp Verlag GmbH
TorstrafSe 44, 10119 Berlin
info@suhrkamp.de

www.suhrkamp.de



Inhalt

Gebrauchsanweisung . . . . ... ... . L oL
A. Programmatische Linien

Die Banden des Billardtisches; Reim und Vernunft . . . . ..
Michel Foucault, »Die Ordnung der Dinge« (Gesprich mit

R.Bellour) .. ... ... . . . . . .
Uber verschiedene Arten, Geschichte zu schreiben

(Gesprich mit R. Bellour) . .. ................
Antwortaufeine Frage . . . .. ... ... .. . Lo L.
Uber die Archiologie der Wissenschaften. Antwort auf

den Cercle d'épistémologie . . . . . ... ... . ... ... ..
Archiiologie des Wissens: Die Einheiten des Diskurses. . . . . .
Archiologie des Wissens: Die archiologische Beschreibung . . .
Michel Foucault erklirt sein jiingstes Buch (Gesprich mit

J.-J. Brochier) ... ... ... .. .. ...
Nietzsche, die Genealogie, die Historie . . . . ... ... ...
Die politische Funktion des Intellektuellen . . .. .. ... ..
Der Diskurs darf nicht gehalten werden fiir... . ... ... ..
Das Spiel des Michel Foucault (Gesprich mit D. Colas u.a.)

[Ausschnitt] . . . . . . . .
Gesprich iiber dieMacht . ... ... ..o L.
Der Staubund dieWolke . . . .. ... ... o oo oL
Diskussion vom 20. Mai1978 .. ... ... ... . ... .
Gebrauch der Liiste und Techniken des Selbst . . . . ... ..

B. Zur Landkarte der Disziplinen

Die Sprache des Raumes [Ausschnitt] . . . . ..........
Philosophie und Psychologie (Gesprich mit A. Badiou) . . . .
Botschaft oder Rauschen? . . . . ... ... ...........
»Wer sind Sie, Professor Foucault? (Gesprich mit P. Caruso)
[Ausschnitt] . . . . . .. ... .. . . .
Worteund Bilder . . . .. ... ... ... .. ... ... ...
Gesprich iiber das Gefingnis: das Buch und seine Methode
(Gesprich mit J.-J. Brochier) [Ausschnitt] . ... ... ...

11
15

23
42

69
112
124

172
181
206
213

215
221
235
248
266

297
299
311



Fragen an Michel Foucault zur Geographie . . . .. ... ... 326
Das Spiel des Michel Foucault (Gesprich mit D. Colas u.a.)
[Ausschnitt] . . . . ... ... ... .. . 342

Cogito . ... ... 349
Archiologie . .. ..... .. ... ... . L o 350
Tod des Menschen . . .. ... .................. 351
Abendland . . . ... ... ... 351
»Werkzeugkisten« . . . ... Lo o L 352
Machtund Wissen . . . . ... ... ... .. ... ... . ... 354
Die Machtarbeitet . . . .. ... ... ... ... ... .. ... 355
Schreiben . . . .. ... ... 356
Politik des Wahren . . . .. ... ................. 357
Keine Methode... . ... ..... ... . .......... 358
Machtbeziehungen . . . ... ... . o oL L 360
Erfahrung, Experiment. . . ... ... .. ... ... ... ... 362
Genealogien . . . .. .. ... L o 363
Subjekt, Anderes . . ... ... L Lo 364
Geschichte der Problematisierungen vs. Dekonstruktion . . . 366
Technologien des Selbst . . ... ... ... ... ... ... 368

Petra Gehring: Nachwort
Foucaults Verfahren . . ... ... ... ... .. ......... 373

Nachweise . . . .. .. ... 394



Gebrauchsanweisung

AuBerungen Foucaults zu methodologischen Fragen finden sich iiber
das Gesamtwerk verstreut. Die vorliegenden »Schriften zur Metho-
de« wurden daher aus verschiedenen Publikationen Foucaults zusam-
mengestellt. Teils handelt es sich um Buchkapitel, teils um Aufsitze,
vielfach um Gespriche oder aber Ausschnitte aus Gesprichen.

Beim Gebrauch dieses Buches ist also darauf zu achten, ob ein
Text hier vollstindig abgedrucke ist oder ob es sich um einen Textaus-
schnitt handelt. Angaben hierzu — sowie den vollstindigen Nachweis
der deutschsprachigen Ausgabe, welcher der fragliche Text oder Text-
ausschnitt entstammt — finden sich jeweils unter der Uberschriften-
zeile bzw. in den Nachweisen am Ende des Bandes. Auf die vierbin-
dige Ausgabe Michel Foucault, Schriften/Dits et Ecrits, Frankfurt am
Main: Suhrkamp Verlag 2001-2005 wird unter Nennung des Bandes
und der dort verwendeten laufenden Nummer der jeweiligen Schrift
verwiesen.

Unter der Uberschrift »Bruchstiicke zur Methodologie« werden
im dritten Teil dieses Buches Antworten Foucaults auf Fragen ab-
gedruckt, die Gesprichen entnommen sind, in denen das Thema
»Methode/n« nur kurz beriihrt wird. So ergibt sich gleichsam eine
Sammlung von methodologischen Statements mit den dazugehéri-
gen Fragen. Uber die Entscheidung fiir derart kurze Ausschnitte (wie
auch iiber die Auswahl der Stellen) kann man streiten. Aus Sicht der
Herausgeberin iiberwiegt der Vorteil, mit diesen Stellen synoptisch
arbeiten zu kénnen, den Nachteil der Dekontextualisierung.

Vollstindigkeit kann diese Ausgabe schon deshalb nicht beanspru-
chen, weil es unumginglich war, sich hinsichtlich der Archiologie des
Wissens und auch des hier nach langer Diskussion doch nur spielerisch
zitierten Buches Raymond Roussel zu beschrinken. Die zu treffenden
Auswahlentscheidungen waren schwierig. Beide Biicher werden je-
dem Leser und jeder Leserin dieser Ausgabe auch zur vollstindigen
Lektiire empfohlen.

In Ubersetzungen ist an wenigen Stellen und stillschweigend ein-
gegriffen worden. Die Ausschnitte aus der Archiologie des Wissens
sind auf neue Rechtschreibung umgestellt.

Petra Gehring






A. Programmatische Linien






Die Banden des Billardtisches
Reim und Vernunft

Man stelle sich einen Europier vor, der nach einem Schiffbruch von
einem schwarzen Hiuptling gefangen genommen wird; mit Hilfe
von Brieftauben und dank eines wunderbaren Vorrates an Tinte und
Papier schicke er seiner Ehefrau eine lange Folge von Briefen, in de-
nen er von den wilden Kimpfen und den Menschenfleischgelagen er-
zihlt, deren verabscheuungswiirdiger Held sein Herr ist. Roussel sagt
all das besser und knapper: »les lettres du blanc sur les bandes du vieux
pillard [die Briefe des Weiflen tiber die Banden des alten Pliinderers]«
(Parmi les Noirs, S. 54].

Und mit einem Mal sind »les lettres du blanc sur les bandes du
vieux billard« [die Buchstaben aus Weif$ auf den Banden des alten
Billardtischs] typographische Zeichen, die mit Kreide auf die Rander
eines groffen Tisches gemalt werden, der mit einem griinen, bereits
ein wenig mottenzerfressenen Tuch bedeckt ist, als man an einem
regnerischen Nachmittag eine Gruppe von Freunden unterhalten will,
die gemeinsam in einem Landhaus festsitzen und denen man deshalb
Ritsel zu entschliisseln gibt; zu ungeschicke, einigermaflen anschau-
liche Figuren zu zeichnen, werden sie allerdings nur gebeten, die auf
der groflen rechteckigen Tischkante verteilten Buchstaben zu zusam-
menhingenden Wortern umzugruppieren.

Aus der zugleich minimalen und immensen Abweichung zwischen
diesen beiden Sitzen gehen Gestalten hervor, die zu den vertrautes-
ten von Roussel zihlen: Gefangenschaft und Befreiung, Exotismus
und Kryptogramme, Leiden durch die Sprache und Erlésung durch
eben diese Sprache, Souverinitit der Worte, deren Ritsel stumme
Szenen hervorbringt wie die der festsitzenden Eingeladenen, die sich
in einer Art von Reigen um den Billardtisch herumbewegen, auf dem
der Satz sich wiederherzustellen sucht. All dies bildet die natiirliche
Landschaft der vier Hauptwerke von Roussel, der vier groflen Texte,
die dem »Verfahren« unterstehen: Impressions d Afrique, Locus Solus,
L’Etoile au Front, Poussiére de Soleils.

[...]

Die Liicken zwischen den Worten werden zur Quelle eines nie ver-
siegenden Reichtums. Verlassen wir den ersten Bereich des Billard-
tisches und lassen wir im induktiven Feld andere Gruppen auftreten.

II



Rein zufillig und ihrem Erscheinen gemif§ wird die Maschinerie des
Verfahrens sie auf die gleiche Weise behandeln: Sie wird ihre Klinge
mitten in ihre Dichte gleiten lassen, um dort zwei fremde Bedeutun-
gen in der beibehaltenen Einheit der Form sichtbar werden zu las-
sen. Diese neuen eponymen Paare besitzen manchmal eine natiirliche
Erscheinungsform (maison i espagnolettes [Haus mit Fensterriegeln/
Herrscherhaus fiir kleine Spanierinnenl], cercle & rayons [geometrischer
Kreis mit Radien/Klub mit Ruhmesstrahlen], vestes & brandebourgs
[Westen mit Rockschniiren/Misserfolge des Kurfiirsten von Bran-
denburg], roue & caoutchouc [Wagenrad mit Gummiprofil/Pfauenrad
schlagende, hochmiitige Person mit Gummibaum], zu/le & pois [Tiill-
stoff mit Verdickungen im Gewebe/durch einen dicken Punkt mar-
kierte Stadt Tulle], quinte & résolution [Notenabstand zur Auflésung
eines Akkordes/Hustenanfall mit Aufldsung bei der Lektiire des Ka-
techismus]); hiufig aber bilden sie auch ziemlich zufillige Begegnun-
gen. Wenn der Ingenieur Bédu auf dem 7ez einen Webstuhl einge-
fiihre hat, der wie eine Wassermiihle funktioniert, so nur wegen einer
anfinglichen Begegnung: »Metier (Beruf) in den Anfingen (Morgen-
rote). Ich dachte an ein Metier, das ein frithes Aufstehen erfordert.«
Wenn Nair einen mit »kleinen Skizzen, die die verschiedensten Dinge
darstellen«, ausgeschmiickten Zopf Djizmé zum Geschenk macht —
ein wenig in der Art eines Lampenstrumpfes —, dann wegen der As-
soziation von »Zopf (Geflecht einer Frau, das sie mit ihren Haaren
herstellt) und Hintern (ich dachte an einen sehr langen Zopf)«. Oder
auch in dem Fall, in dem ein herrlicher Zufall dem Geist in einer
Doppelgestalt die Worte crachat und delta prisentiert, woran denkt
man da zunichst? An eine Verzierung, die ein dreieckiges Zeichen
von der gleichen Form wie der grofigeschriebene griechische Buch-
stabe besitzt? Oder an einen Mann, der einen so majestitischen, so
tippigen, so fliissigen Speichelstrom von sich gibt, dass er sich wie
die Rhone oder der Mekong in ein Delta ergiefit? Daran hat Roussel
zunichst gedacht.

Aber es geht nicht um mein Spiel. Meine Auffassung zu der mehr
oder weniger grof8en Natiirlichkeit dieser »Begegnungen mit der Fund-
grube« der Sprache ist unwichtig. Wir suchen nach den reinen For-
men. Was zihlt, ist der in den Zwischenriumen der Sprache herr-
schende Anteil des Zufilligen, die Art und Weise, in der es dort, wo
es herrscht, entzogen, am Ort seiner dunklen Niederlage aber ge-
rithmt wird.

12



Scheinbar triumphiert der Zufall [hasard] an der Oberfliche der
Erzihlung, in diesen Gestalten, die so natiirlich aus dem Grunde ih-
rer Unmdéglichkeit auftauchen — in dem singenden Wurm, dem am-
putierten Mann, der ein Einmann-Orchester darstellt, in dem Hahn,
der seinen Namen schreibt, indem er Blut spucke, in den Medusen
von Fogar, den gefrifligen vegetabilischen Schirmen. Aber diese Mons-
trosititen ohne Gattungen oder Familien sind notwendige Begegnun-
gen, sie gechorchen mathematisch dem Gesetz der Synonyme und dem
Prinzip der genauesten Okonomie; sie sind unvermeidlich. Und wenn
man das nicht weif3, so nur, weil sie auf der dufleren und illusorischen
Seite einer diisteren Notwendigkeit angesiedelt sind. Aber am Ein-
gang des Labyrinthes (einem Eingang, den man niche sieht, weil er
sich paradoxerweise im Zentrum befindet) tiberstiirzt sich pausen-
los ein echter Zufall [hasard]. Aus dem Beliebigen gegriffene Worte,
Worte ohne feste Bleibe, Satzfetzen, alte Collagen der Konfektions-
sprache, neue Verbindungen — eine ganze Sprache, die eigentlich nur
den Sinn hat, ihrem eigenen Gliicksspiel unterworfen zu sein und
mit ihrem eigenen Schicksal versshnt zu werden, wird blind der gro-
fen Ausschmiickung des Verfahrens ausgesetzt. Zu Beginn gibt es
diese Lose, deren Ausgang kein Instrument, keine List voraussieht;
dann bemichtigt sich der wunderbare Mechanismus ihrer, transfor-
miert sie, doubliert ihre Unwahrscheinlichkeit durch das Spiel der
Synonyme, zieht zwischen ihnen einen »natiirlichen« Weg und tiber-
gibt sie schliellich einer gewissenhaften Notwendigkeit. Der Leser
glaubt endlose Verirrungen der Phantasie zu erkennen, wo es nur die
Zufille [hasards] der methodisch gehandhabten Sprache gibt.

Ich glaube darin nicht gerade eine automatische Schreibweise zu
erkennen, sondern die aufgeweckteste von allen: eine Schreibweise,
die eigenstindig alle nicht wahrnehmbaren und fragmentarischen
Spiele des Zufilligen gemeistert hat; die alle Zwischenrdume aus-
gefiille hat, durch die sie heimtiickisch hitte gleiten kénnen; die die
Liicken beseitigt, die Umwege weggewischt und das Nicht-Sein, das
zirkuliert, wenn man spricht, ausgetrieben hat; eine Schreibweise,
die einen angefiillten, solidarischen und massiven Raum organisiert
hat, in dem die Worte durch nichts bedroht werden, solange sie ih-
rem PRINZIP Gehorsam leisten; die eine verbale Welt geschaffen hat,
deren lebendige und aneinander gedringte Elemente das Unvorher-
gesehene beschworen; eine Schreibweise, die eine Sprache aufrecht-
erhilt, die, indem sie den Traum, den Schlaf, die Uberraschung, das

13



Ereignis im Allgemeinen verweigert, fiir die Zeit eine wesentliche
Herausforderung darstellt. Das geschieht, indem der ganze Zufall [ha-
sard] geschlossen an den Ursprung dessen, was da spricht, zuriick-
verlagert wird, auf die noch schweigende Linie, auf der sich die Mog-
lichkeit der Sprache abzeichnet. Was im Zufilligen wesentlich ist,
spricht nicht durch die Worte und ldsst sich bei ihrer Gewundenheit
nicht absehen; es ist der Ausbruch der Sprache, ihre pltzliche Pri-
senz: diese Reserve, der die Worte entsteigen — dieser absolute Riick-
zug der Sprache auf sich selbst, der dazu fiihrt, dass sie spricht. Sie
ist keine vom Licht durchzuckte Nacht, kein erleuchteter Schlaf
und kein schlummernder Wachzustand. Sie ist die irreduzible Gren-
ze zum Erwacheny; sie zeigt an, dass im Augenblick des Sprechens die
Worte bereits da sind, es vor dem Sprechen aber nichts gibt. Diesseits
des Erwachens gibt es kein Wachsein. Aber sobald der Tag anbricht,
liegt die Nacht vor uns, bereits in eigensinnige Kieselsteine zerbors-
ten, aus denen wir uns dann unseren Tag einrichten miissen.

In der Sprache ist der einzige ernsthafte Zufall [aléa] nicht der von
inneren Begegnungen, sondern der des Ursprungs. Reines Ereignis,
das zugleich in der Sprache und auflerhalb von ihr angesiedelt ist, da
es ihre anfingliche Grenze bildet. Es dokumentiert nicht, dass die
Sprache ist, was sie ist, sondern dass es iiberhaupt Sprache gibt. Und
das VERFAHREN besteht gerade darin, den Diskurs von allen diesen
falschen Zufillen der »Inspiration«, der Phantasie, der iiber das Pa-
pier gleitenden Feder zu reinigen, um ihn mit der unertriglichen Evi-
denz zu konfrontieren, dass die Sprache aus dem Grunde einer voll-
kommen erleuchteten und unméglich zu beherrschenden Nacht zu
uns kommt. Unterdriickung des literarischen Zufalls, seiner Umwege
und Nebenwege, damit die gerade Linie eines in noch stirkerem
Mafle unverhofften Zufalls erscheine: derjenige, der mit dem Zutage-
treten der Sprache zusammenfillt. Das Werk Roussels — und das ist
einer der Griinde, aus denen es aus der Gegenstromung zur Litera-
tur heraus entspringt — ist ein Versuch, den unvermeidbarsten der Zu-
fille [hasards] gemifl dem am wenigsten aleatorischen Diskurs zu
organisieren.

14



Michel Foucault, »Die Ordnung der Dinge«

»Michel Foucault, Les Mots et les Choses« (Gesprich mit R. Bellour), Les
Lettres frangaises 1125, 31. Mirz- 6. April 1966, S. 3f.

Welcher Zusammenhang besteht zwischen Les Mots et les Choses [dt.
Die Ordnung der Dinge, Frankfurt am Main 1971] und der Histoire
de la folie [dt. Wahnsinn und Gesellschaft, Frankfurt am Main 1969]?

Die Histoire de la folie war im Wesentlichen die Geschichte einer Tei-
lung, eines gewissen Schnitts, den jede Gesellschaft vornehmen muss.
In diesem Buch wollte ich dagegen die Geschichte der Ordnung nach-
zeichnen; ich wollte aufzeigen, wie Gesellschaften mit der Ahnlichkeit
zwischen den Dingen umgehen und wie die Unterschiede zwischen
den Dingen beherrscht, zu Netzen angeordnet und durch rationale
Schemata erfasst werden kénnen. Die Histoire de la folie ist die Ge-
schichte des Unterschieds, Les Mots et les Choses die Geschichte der
Ahnlichkeit, der Gleichheit, der Identitit.

In dem Untertitel, den Sie dem Buch gegeben haben, findet sich das
Wort »Archiologie«, das bereits im Untertitel der Naissance de la cli-
nique [dt. Die Geburt der Klinik, Miinchen 1973] und im Vorwort
zur Histoire de la folie auftauch.

Mit »Archiologie« meine ich kein Fachgebiet, sondern ein For-
schungsfeld, das etwa folgendermaflen aussieht:

Kenntnisse, philosophische Ideen und Alltagsansichten einer Ge-
sellschaft, aber auch ihre Institutionen, die Geschifts- und Polizei-
praktiken oder die Sitten und Gebriuche verweisen auf ein implizites
Wissen, das dieser Gesellschaft eigen ist. Dieses Wissen unterschei-
det sich tiefgreifend von dem Wissen, das man in wissenschaftlichen
Biichern, philosophischen Theorien und religiésen Rechtfertigungen
finden kann, aber erst dieses Wissen macht es méglich, dass zu einer
bestimmten Zeit eine Theorie, eine Meinung oder eine Praxis auf-
kommt. So musste erst ein bestimmtes Wissen {iber Wahnsinn und
Nichtwahnsinn, iiber Ordnung und Unordnung vorhanden sein, da-
mit Ende des 18. Jahrhunderts iiberall in Europa die groffen Ein-
schliefungszentren entstehen konnten, und genau dieses Wissen woll-

Is



te ich untersuchen, als Bedingung der Moglichkeit von Kenntnissen,
Institutionen und Praktiken.

Solch ein Forschungsstil ist fiir mich deshalb interessant, weil da-
bei das Problem vermieden werden kann, ob die Theorie der Praxis
vorausgegangen ist oder umgekehrt. Ich behandle Praktiken, Institu-
tionen und Theorien auf derselben Ebene nach ihren jeweiligen Iso-
morphien und suche das gemeinsame Wissen, das sie moglich ge-
macht hat, die Schicht des konstitutiven historischen Wissens. Statt
dieses Wissen aus der Sicht des »Praktisch-Passiven« zu erkliren, be-
miihe ich mich um eine Analyse des »Theoretisch-Aktiven«, wie ich
es nennen mochte.

Damit stehen Sie vor dem zweifachen Problem der Geschichte und der
Formalisierung.

All diese Praktiken, Institutionen und Theorien behandle ich auf
der Ebene von Spuren, und das heif§t fast immer von sprachlichen
Spuren. Das Ensemble dieser Spuren bildet ein Feld, das als ho-
mogen gelten kann. Man macht a priori keinerlei Unterschiede zwi-
schen den Spuren, und es gilt nun, in diesen Spuren unterschiedlichs-
ter Art geniigend gemeinsame Merkmale zu finden, um dasjenige zu
ermdglichen, was die Logiker Klassen, die Asthetiker Formen und
die Humanwissenschaftler Strukturen nennen und was das Invarian-
te darstellt, das einer gewissen Anzahl dieser Spuren gemeinsam ist.

Wie gehen Sie dabei mit dem Problem der Auswahl um?

Es darf keine privilegierte Auswahl geben. Man muss alles lesen, alle
Institutionen und Praktiken kennen. Man muss sich hiiten, die aus
der Ideengeschichte und der Philosophie bekannten Vorstellungen
ungepriift zu tibernchmen. Wir haben es mit einem Feld zu tun, auf
dem die traditionellen Unterscheidungen und Gewichtungen keine
Rolle spielen. Darum behandelt man den Don Quichorte geradeso
wie Descartes oder einen Erlass von Pomponne de Bellievre iiber die
Schaffung geschlossener Anstalten. Und man wird auch sehen, dass
die Grammatiker des 18. Jahrhunderts ebenso »bedeutsam« sind wie
die bekannten Philosophen dieser Zeit.

16



Darum sagen Sie zum Beispiel, Sie hitten von Cuvier und Ricardo
ebenso viel gelernt wie von Kant und Hegel oder vielleicht sogar mebr.
Aber damit stellt sich das Problem, wie man mit dieser Masse an In-
Jformationen umgehen soll: Wie soll man alles lesen?

Man kann durchaus alle Grammatiker lesen oder alle Okonomen.
Fiir Naissance de la clinique habe ich fiir die Zeit von 1780 bis 1820
alle medizinischen Arbeiten gelesen, die in methodischer Hinsicht
Bedeutung besaflen. Man wird wahrscheinlich uneingestanden eine
Wahl treffen, aber eigentlich diirfte es keine Auswahl geben. Man
miisste alles lesen, alles studieren. Anders gesagt, man miisste iiber
das gesamte allgemeine Archiv einer Zeit zu einem bestimmten Zeit-
punke verfiigen. Und die Archiologie im strengen Sinne ist die Wis-
senschaft dieses Archivs.

Was bestimmt die Auswahl einer bestimmten historischen Zeitspanne
(in der Histoire de la folie etwa der Zeit von der Renaissance bis heu-
te)? Und in welchem Zusammenhang steht sie mit der archiologischen
Perspektive, die Sie einnehmen?

Diese Art Forschung ist nur méglich als Analyse des Bodens, auf
dem wir stehen. Es ist durchaus kein Mangel, dass solche riickwirts-
gewandten Fachgebiete ihren Ausgangspunkt im Heute haben. Es
besteht kein Zweifel, dass die Frage der Unterscheidung zwischen
Vernunft und Unvernunft erst seit Nietzsche und Artaud méglich ist.
Das ist der Boden, auf dem unser modernes Verstindnis des Wahn-
sinns steht und den ich untersuchen wollte. Wenn es in diesem Bo-
den nicht so etwas wie eine Verwerfung gegeben hitte, wiire eine Ar-
chiologie weder méglich noch nétig gewesen. Und wenn nicht mit
Freud, Saussure und Husserl die Frage nach der Bedeutung und
dem Verhiltnis zwischen Bedeutung und Zeichen Eingang in die eu-
ropiische Kultur gefunden hitte, wire es offensichtlich auch nicht er-
forderlich, den Boden zu erforschen, auf dem unser Verstindnis von
Bedeutung ruht. In beiden Fillen handelt es sich um kritische Ana-
lysen unserer Situation.

Was hat Sie zur Auswahl der drei Achsen veranlasst, die Ihre gesamte
Analyse bestimmen?

17



Im Groflen und Ganzen Folgendes: Seit dem Ende des 19. Jahrhun-
derts scheinen die Humanwissenschaften sich zwei Verpflichtungen
auferlegt zu haben und zwei Postulaten zu gehorchen, die jeweils bei-
de zugleich erfiillt werden miissen. Das eine ist die Hermeneutik,
Interpretation oder Exegese; danach gilt es, den verborgenen Sinn
zu entdecken. Das andere ist die Forderung nach Formalisierung; da-
nach gilt es, das System, die strukturelle Invariante, das Netz der
Gleichzeitigkeiten zu finden. In den Humanwissenschaften schienen
nun diese beiden Fragen derart in Konflikt zu geraten, dass der Ein-
druck entstehen mochte, sie miissten entweder das eine oder das an-
dere sein, entweder Interpretation oder Formalisierung. Was ich nun
unternommen habe, ist genau die archiologische Untersuchung des-
sen, was diese Mehrdeutigkeit méglich gemacht hat; das heift, ich
habe den Ast gesucht, der sich da verzweigt.

Dazu musste ich zwei Fragen hinsichtlich des klassischen Zeit-
alters beantworten: die Frage der Zeichentheorie und die der empi-
rischen Ordnung, der Konstitution empirischer Ordnungen.

Das klassische Zeitalter gilt gemeinhin als Zeitalter einer radika-
len Mechanisierung der Natur, einer Mathematisierung des Lebendi-
gen, aber ich hatte den Eindruck, dass es in Wirklichkeit etwas ande-
res war, dass es da einen wichtigen Bereich gab, der die allgemeine
Grammatik, die Naturgeschichte und die Analyse des Reichtums
umfasste; und dass dieser empirische Bereich auf dem Projekt beruh-
te, Ordnung in die Dinge zu bringen, und zwar nicht iiber Mathe-
matik und Geometrie, sondern durch eine Systematik der Zeichen,
eine allgemeine und systematische Taxonomie der Dinge.

Also hat der Verweis auf das klassische Zeitalter die drei Achsen be-
stimmt. Wie erfolgt nun in diesen drei Bereichen der Ubergang vom
klassischen Zeitalter zum 19. Jahrbundert?

Da bin ich auf etwas gestoflen, das mich sehr iiberrascht hat: Inner-
halb des klassischen Wissens gab es den Menschen gar nicht. An der
Stelle, an der wir heute den Menschen sehen, stand damals das dem
Diskurs oder der sprachlichen Ordnung eigene Vermégen, die Ord-
nung der Dinge wiederzugeben. Um die Grammatik oder das Sys-
tem der Reichtiimer zu erforschen, musste man nicht iiber die Hu-
manwissenschaften, sondern konnte iiber den Diskurs gehen.

18



Aber wenn eine Literatur scheinbar iiber den Menschen gesprochen hat,

dann doch wohl die des 17. Jahrhunderts.

Soweit das klassische Wissen aus diskursférmig geordneten Repri-
sentationen bestand, gab es darin fiir all die Begriffe, die unserem Ver-
stindnis des Menschen zugrunde liegen, wie diejenigen des Lebens,
der Arbeit und der Sprache, weder einen Platz noch eine Daseins-
berechtigung.

Ende des 18. Jahrhunderts verlor der Diskurs die ordnungsstif-
tende Rolle, die er im klassischen Wissen gespielt hatte. Es bestand
keine Transparenz mehr zwischen der Ordnung der Dinge und der
Ordnung ihrer méglichen Reprisentationen; die Dinge zogen sich
gleichsam auf ihre eigene Dichte und das Erfordernis zuriick, sie
von auflen zu reprisentieren; auf diese Weise erschienen die Sprachen
mit ihrer Geschichte, das Leben mit seiner Organisation und Auto-
nomie, die Arbeit mit ihrem eigenen Produktionsvermégen. Ange-
sichts dieser Tatsache, in der Liicke, die der Diskurs hinterlassen hat-
te, konstituierte sich der Mensch, und zwar einer, der genauso lebt,
spricht und arbeitet, wie er Leben, Sprache und Arbeit erkennt, und
der schlieflich auch selbst in dem Mafle erkannt werden kann, wie
er lebt, spricht und arbeitet.

Wie stellt sich vor diesem Hintergrund unsere heutige Situation dar?

Wir befinden uns heute in einer sehr vieldeutigen Situation. Den
Menschen gibt es erst seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts, weil
der Diskurs seine gesetzgeberische Macht iiber die empirische Welt
verlor. Der Mensch steht genau dort, wo der Diskurs verstummte.
Mit Saussure, Freud und Husserl erscheint nun geradezu im Kern
der Erkenntnis des Menschen wieder das Problem des Sinns und
des Zeichens. Das heifit, wir kénnen uns fragen, ob die Wiederkehr
des groflen Problems des Sinns und des Zeichens und der Ordnung
der Zeichen in unserer Kultur gleichsam tiberlagert, was das klassi-
sche Zeitalter und die Moderne ausgemacht hatte, oder ob sich darin
ankiindigt, dass der Mensch verschwinden wird, weil die Ordnung
des Menschen und die der Zeichen in unserer Kultur bisher unver-
einbar waren. Der Mensch stiirbe dann an den Zeichen, die in ihm
entstehen, und genau das hat als Erster Nietzsche sagen wollen.

9



