Helmuth Plessner
Macht und
menschliche Natur

Gesammelte Schriften V
suhrkamp taschenbuch
wissenschaft



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 1628



Helmuth Plessner
Gesammelte Schriften

Herausgegeben von
Giinter Dux, Odo Marquard
und Elisabeth Stroker
unter Mitwirkung
von Richard W. Schmidt,
Angelika Wetterer
und Michael-Joachim Zemlin

Das zentrale Thema dieses Bandes, der vier Arbeiten zur Anthropologie
und Philosophie der Politik enthilt, ist die philosophische Dimension der
Macht. Die Aktualitit dieser Perspektive zeigt nicht zuletzt die vieldisku-
tierte Studie Die Grenzen der Gemeinschaft, die diesen Band eroffnet. Die
Maske, die Rolle und die Praktiken der Distanzierung sind nicht allein
Grundfiguren dieser Gesellschaftstheorie der Neuen Sachlichkeit, son-
dern der Lebensentwiirfe in der Gegenwart tiberhaupt.



Helmuth Plessner
Macht und menschliche Natur

Gesammelte Schriften V

Suhrkamp



(5 Klimaneutral

Druckprodukt

ClimatePartner.com/14438-2110-1001

4. Auflage 2022

Erste Auflage 2003
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1628
© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 1981
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des bffentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme verarbeitet,
vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Umschlag nach Entwiirfen von
Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
Druck und Bindung: C.H. Beck, Nérdlingen
Printed in Germany
ISBN 978-3-518-29228-0

www.suhrkamp.de



Inhaltsiibersicht

1. Grenzen der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radi-

kalismus (1924) . . . . . o 7
2. Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur Anthropo-

logie der geschichtlichen Weltansicht (1931) . ... ... 135
3. Uber das gegenwirtige Verhiltnis zwischen Krieg und

Frieden (1939/1949) . « « v v v vt i i 235§
4. Die Emanzipation der Macht (1962) . .......... 259

s.Editorische Notiz . . . . .................. 283






Grenzen der Gemeinschaft

Eine Kritik
des sozialen Radikalismus
(1924)



Arthur Baumgarten
Professor der Rechte in Basel
in Verehrung und Freundschaft
zugeeignet



Inhalt

Vorwort . . . .. .. ... II
Problem und Methode der Kritik . .. ... ........ 14
Zwischen Herrenmoral und Gemeinschaftsmoral . . . . . . 28
Blut und Sache: Méglichkeiten der Gemeinschaft . . . . . 42
Der Kampf ums wahre Gesicht. Das Risiko der Licherlich-

kelt . .. e 58
Wege zur Unangreifbarkeit: Zeremoniell und Prestige . . . 79
Die Logik der Diplomatie. Die Hygiene des Taktes . ... 95

Die Utopie der Gewaltlosigkeit und die Pflicht zur Macht 113






Vorwort

Die vorliegende Schrift wendet sich nicht allein an die philo-
sophische Fachwelt. Thre Form ist leichter gehalten, als es die
Wichtigkeit der angeschnittenen Fragen eigentlich gestattet, um
auch demjenigen den Zugang zu ihnen offenzuhalten, der nicht
von der Wissenschaft, sondern vom Leben her ihre Problematik
erfihrt. Gemeinschaft und Gesellschaft, durch Tonnies zu einer
bekannten Antithese geformt,” ist als Alternative seit Jahren
Schnittpunkt offentlicher Diskussionen, zumal in Deutschland.
Kulturpolitische, erziehungspolitische, wirtschaftspolitische The-
men hingen in ihrer Behandlung von dem Ergebnis der Diskus-
sion ab. Das seit 1914 wieder lebhaft erdrterte Verhiltnis von Poli-
tik und Moral - erinnert sei an die lehrreichen Schriften von
Scholz, Baumgarten, Troltsch, Vierkandt, Meineke, Scheler und
Th. Litt -, das Revolutionsproblem und die Idee der sozialen Er-
neuerung, sowie die von der letzten Dekadenzphilosophie vollzo-
gene Kontrastierung zwischen Kultur und Zivilisation haben ihren
gemeinsamen Ort in dem Beziehungsproblem von Gemeinschaft
und Gesellschaft.

Unnétig an dieser Stelle auf die Faktoren einzugehen, welche die
vorwirtsdringenden Krifte der Jugend ausschlieflich mit dem
Gemeinschaftsgedanken sympathisieren lassen. Indem sich die
Untersuchung solche Schitzung der Gemeinschaft zum Gegen-
stand macht, mufl ihr Augenmerk auf jene aktivistische Folgerung
daraus gerichtet sein, die den Gemeinschaftsgedanken iiber die
gesellschaftliche Lebensordnung triumphieren lassen will. Der so-
ziale Radikalismus hilt seine Zeit fiir gekommen. Obwohl keines-
wegs mit Marxismus identisch, wie iiberhaupt auf keine parteipoli-
tische Formel festgelegt, wirkt er doch besonders im Bewuf3tsein
des Proletariats, schwicher im biirgerlichen Bewuf$tsein durch das
Trugbild einer Uberwindbarkeit der Gewaltmittel im weitesten

1 Ferdinand Tonnies, Gemeinschaft und Gesellschaft, Berlin *1912 (Neudruck der
8. Aufl. von 1935: Darmstadt 1979).



12 Grenzen der Gemeinschaft

Sinne, einer schliefllichen Befreiung der Menschen von den Vor-
sichtsmafiregeln der Feindseligkeit in Diplomatie und Politik, ei-
ner Beseitigung des Krieges nicht nur im Physischen, sondern
ebensosehr im Geistigen. Unsere Zeit versteht sich nicht dazu, die
Hoffnung aufzugeben, daff einmal iiberall mit offenen Karten ge-
spielt werden kann und Offenheit, Ehrlichkeit, Briiderlichkeit auf
der Erde herrschen. Zieht man die den politischen Willen lihmen-
den Einfliisse in Betracht, die von derartiger Sentimentalisierung
ausgehen, so diirfte sich eine Kritik wohl lohnen. Wenn es eine
Dialektik des Herzens gibt, ist sie sicherlich gefahrlicher als eine
Dialektik der Vernunft. Von der Vernunft kdnnen nur wenige Ge-
brauch machen, aber seinem Herzen will doch ein jeder, auch der
einfachste Mann, folgen.

Fiir den Fachmann, der an der leichten Form der Beweisfiihrung
begreiflichen Anstoff nimmt, sei bemerkt, daff jene Partien einer
Philosophie des Psychischen im vierten Kapitel allerdings neuartig
sind, doch ihre ausfiihrliche Begriindung dort nicht finden konn-
ten. Auch an anderen Stellen ist jedes noch so verlockende Abbie-
gen von der einen auf das Ziel fithrenden Hauptstrafle vermieden.
Wir hoffen, in Jahresfrist den zweiten Band unserer Erkenntnis-
theorie herauszubringen, deren erster, die Asthesiologie des Gei-
stes,* die Theorie der Empfindung behandelte. Unter dem Titel
»Pflanze, Tier, Mensch — Elemente einer Kosmologie der lebendi-
gen Form« soll dann die Theorie der Wahrnehmung entwickelt
werden, in deren Zusammenhang die Darstellung der Prinzipien
der Anthropologie gehort.* Aber auch methodisch geht die vorlie-
gende Abhandlung den analogen Weg, wie er in unserer »Einheit
der Sinne« eingeschlagen wurde. Hier wie dort steht im Zentrum
der Analyse das Anwendungsproblem des Apriorischen. Die As-
thesiologie untersuchte die Anwendungsmdglichkeit gewisser

2 Helmuth Plessner, Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Asthesiologie des
Geistes, Bonn 1923. Jetzt in: Gesammelte Schriften, Bd. III.

*Das hier angekiindigte Werk erschien einige Jahre spiter als angenommen unter
dem Titel: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philo-
sophische Anthropologie, Berlin und Leipzig 1928. Jetzt in: Gesammelte Schriften,
Bd. IV.



Vorwort 13

Wertgeltungen im Bereich sinnlichen Erlebens. Sie gelangte da-
durch zu einem Sinnverstindnis der wertfernsten Schicht unserer
Existenz, unseres Leibes und der Modalititen der Sinnlichkeit. Zu
dieser Untersuchung verwandte sie die anerkannt am schirfsten
ausgebildete Methode eben derjenigen Philosophie, der kritizisti-
schen Kants und der Kantianer, welche ein Sinnverstindnis der
Sinnlichkeit in ihren Modalititen und damit einen verstehenden
Zugang zur Natur mit den tiefsten Argumenten bestritten hatte.

Auch hier wird in ihnlicher Weise vorgegangen. Wir fragen im
Sinne des Anwendungsproblems der Sozialethik nach der Mog-
lichkeit, nach ethischer Haltbarkeit eines Verhaltens, das in prinzi-
pieller Wertferne an die konkrete Situation und ihre Forderungen
gebunden ist. Dabei nehmen wir die idealistische These des Radi-
kalismus von der absoluten Wertferne des Leibes — entgegen unse-
rer philosophischen Ansicht — als methodische Spielregel an, nur in
dem Bestreben, den Gegner auf seinem Felde und mit seinen eige-
nen Waffen zu schlagen. Hier wie dort ist das Ergebnis ein Objek-
tivismus, der auf ethischem wie auf isthetischem und erkenntnis-
theoretischem Gebiet den Expressionismus oder die Philosophie
der Riickhaltlosigkeit iberwindet. Unter diesem Aspekt diirfte die
vorliegende Arbeit sich jener Bewegung zurechnen, die, um die
produktivsten Minner zu nennen, in der Ontologie Nicolai Hart-
manns, in der Metaphysik des Rechts Arthur Baumgartens, im
Neuhumanismus Sprangers, im Objektivismus Hans Freyers und
im Klassizismus Hefeles vielleicht unter sich schwer vereinbare,
doch jeweils fiir sich harmonische Formungen in dem Streben
nach Unbefangenheit, in dem Mut zur Wirklichkeit findet.

Kéln, Januar 1924



Problem und Methode der Kritik

You must give the Devil his due
Sprichwort

Unter Radikalismus verstehen wir allgemein die Uberzeugung,
dafl wahrhaft Grofies und Gutes nur aus bewufitem Riickgang auf
die Wurzeln der Existenz entsteht; den Glauben an die Heilkraft
der Extreme, die Methode, gegen alle traditionellen Werte und
Kompromisse Front zu machen. Sozialer Radikalismus ist daher
die Opposition gegen das Bestehende, insofern als es immer einen
gewissen Ausgleich zwischen den widerstreitenden Kriften der
menschlichen Natur einschlieit und den Gesetzen der Verwirkli-
chung, dem Zwang des Moglichen gehorcht. Seine These ist Riick-
haltlosigkeit, seine Perspektive Unendlichkeit, sein Pathos Enthu-
siasmus, sein Temperament Glut. Er ist die geborene Weltanschau-
ung der Ungeduldigen, soziologisch: der unteren Klassen, biolo-
gisch: der Jugend.

Radikalismus heifit Dualismus. Nur Zwiespalt rechtfertigt
Schroffheit, nur Widerstand Angriffshaltung. Bereitet das Beste-
hende und Gegebene Widerstand, so wird das Prinzip des Angrei-
fers dem Gegebenen iiberlegen sein miissen, an Giite, Dauer und
Kraft. Ist das Bestehende Kompromify, Vermittlung, Mischung, so
wird das Angreifende lauter, einseitig, unvermittelt sein, bedeutet
das Gegebene Anpassung an das jeweils Mégliche, so fordert es
das ewig Unmdgliche zum Kampf heraus. Der Radikalismus ist die
Partei des Geistes, dessen Ideen Wegweiser ins Unendliche auf-
richten und in jeder Lage das Gewissen der Zukunft mahnen. Er
ist der Verichter des Bedingten, Begrenzten, der kleinen Dinge
und Schritte, der Verhaltenheit, Verschwiegenheit, Unbewufitheit,
freudig, aber nur zum Grofien, andichtig, aber nur zum Gewalti-
gen, puristisch, daher pharisdisch, prinzipiell, daher verdringe-
risch, fanatisch, daher zerstdrend.

Der Feind des Radikalismus ist die Natur, da sie dem Unendlich-
keitsstreben Schranken setzt, sind die Triebe, welche mit den For-
derungen, die Sinne, welche mit dem Denken streiten. Immer fin-
det der Radikale seine Waffen in den Arsenalen der rationalisti-



Problem und Methode der Kritik 15

schen Philosophie. Je hilfloser sie dem Leben, der Wirklichkeit
gegeniibersteht, je entgeisteter sie das unmittelbare Dasein ansieht,
desto grofler gihnt die Kluft zwischen' Existenz und Geist, dem
iiberhaupt und dem eben noch Méglichen. Dem Radikalen heifit
Leben und schlechtes Gewissen haben, Dasein und Verrat am Gei-
ste ein und dasselbe. Seine Haltung wird von einem dauernden
Insuffizienzbewufitsein getragen, so dafl er es durch Uberbeto-
nung der Geistigkeit, durch Verabsolutierung seiner Ziele, durch
Uberspannung seines Willens zu kompensieren sucht. Radikal sein
bedeutet Moralismus der Leistung, Mifitrauen gegen Freude und
Genuf}, Verachtung des Scheins, des Leichten, alles dessen, was
von selbst geht, Verehrung der Schwierigkeit und nur zu williges
Bejahen der Bitterkeiten, die aus der Inkongruenz unseres Willens
mit der Welt hervorgehen.

Fiir den Radikalen gibt es nur ein Gesetz: Griindlichkeit. Wo es
sich um Dinge des Lebens, des Zusammenlebens handelt, wird er
durchaus nicht die Hinde in den Schof§ legen, alles laufen lassen,
wie es will, sondern er wird von Grund aus beginnen und Prinzi-
pien zu den allein gestaltenden Kriften zu erheben suchen: seine
Griindlichkeit ist ein Ausdruck seiner Vorurteile gegen das Leben.
Doch spottet die ewige Undurchsichtigkeit der konkreten Situa-
tionen, in die wir mit dem Augenblick unserer Geburt hineinge-
setzt sind, die uns nicht loslassen bis in den Tod, extremistischer
Haltung; in flissigem Element faflt die Hand nichts, wenn sie sich
zur Faust ballt. Aber sie faflt auch nichts, wenn sie ganz offen
bleibt. Ein auf Kosten des Geistes und Verstandes das Leben beja-
hender, die irrational-dynamischen Elemente zum Sturm entfa-
chender Radikalismus ist deshalb nicht weniger lebensfeindlich
und zur schliefSlichen Wirkungslosigkeit verurteilt als ein rationali-
stischer. Auch er hort nicht auf die Stimme des Ausgleichs und will
die Wurzel der Existenz zum Ansatzpunkt unseres Handelns ma-
chen, auch er lebt Theorie, freilich atheoristische Theorie, wo nur
Fingerspitzen, Biegsamkeit, Mifigung entscheiden diirfen.
Durch alle noch so verschiedenen Erscheinungsformen des Radi-
kalismus geht der Zug nach Restlosigkeit und Hemmungslosigkeit
des Ausdrucks. Dazu verfiihrt ihn sein Glaube an die Macht des



16 Grenzen der Gemeinschaft

Bewufltseins. Um seine geisteshistorischen Quellen aufzuspiiren,
miifite man also die Entstehungsgeschichte der modernen Welt aus
ithren Anfingen entwickeln. Ohne die Uberzeugung des Indivi-
dualismus, dafl nur das wahrhaft gut getan ist, was in der aktuell
lebendigen Gesinnung wurzelt, ohne seine Ansicht, daf} das Indi-
viduum sich selbst geniigt und, je mehr es an Selbstgeniigsamkeit
gewinnt, an Wert gewinnt, ohne den Gedanken der Hoherwertig-
keit des Autonomen vor dem Heteronomen und schliefllich, was
damit gegeben ist, ohne die Emanzipation des Geistes von der
Wirklichkeit, der Natur, dem Leben, ohne das Prinzip grofitmég-
licher Bewuf3theit ist Radikalismus nicht denkbar.

Wenigstens nicht in dem letzten Sinne, in dem er jeder Tradition zu
schaffen macht, als Opposition gegen den Grundsatz des Lebens:
»Der kommt am weitesten, der nicht weiff, wohin er geht.« Denn
in zunehmendem Mafle hat die abendlindische Welt diese Weisheit
des Verborgenen vergessen. Ihre Entwicklung ist Kampf um Auf-
klirung, um das Bewufitmachen der Krifte, durch welche wir Er-
folg haben, zu Gesetzen, nach denen wir den Erfolg zwingen kén-
nen. Dieser Idee geniigt die Welt nur als Mechanismus. Solange ihr
noch Eigenwilligkeit und Irrationalitit vorbehalten bleibt, kann
der Mensch nicht hoffen, sie jemals vollstindig zu beherrschen.
Was aber aus sich selbst, streng nach allen Richtungen bestimmbar,
ablduft, weil es so ablaufen mufi, das fiigt sich der Voraussicht und
damit der Macht. Nach diesem Prinzip hat die moderne Naturwis-
senschaft ihre Siege errungen, die sich in der zunehmenden techni-
schen Gewalt des Menschen iiber die Dinge ausweisen und in der
Industrialisierung sich bezahlt machen. Prinzip und Methode
empfahlen infolgedessen ihre Anwendung auf alle Lebensgebiete.
Neben den Naturwissenschaften entstanden Geistes- oder Kultur-
wissenschaften, von denen die Offentlichkeit dhnlichen Nebener-
folg in der steigenden Beherrschbarkeit der menschlichen Bezie-
hungen erwartete, wie ihn die Naturwissenschaft in der Beherrsch-
barkeit der Natur gebracht hatte. Hemmungslose, restlose Ratio-
nalisierung propagierte die Weisheit des Intellekts: Der kommt am
weitesten, der weif}, wohin er geht.

An Widerspriichen gegen diese These hat es nie gefehlt, zumal da



Problem und Methode der Kritik 17

die immer gewaltigeren Unzutriglichkeiten ihrer Wirkung: Zerfall
der patriarchalischen Lebensordnung, Revolutionierung der Stin-
de, Entstehung der Industriearbeiterschaft Probleme auf Probleme
tiirmten, vor denen die Ruhe des Glaubens und Lebens floh. Aber
die Widerspriiche nahmen in der Form die Hemmungslosigkeit
und Restlosigkeit an, mit welcher die Rationalisierung sich durch-
setzen wollte; dem Gift mufite ein gleich starkes Gegengift entge-
gengebracht sein. Dieses Gegengift, der radikale Irrationalismus,
sucht ebenfalls dem Leben durch Mobilisierung seiner ihm inne-
wohnenden Grundkrifte beizukommen. Was unter der Vorausset-
zung der mechanischen Struktur aller Dinge der Rationalismus
will, die Erzwingung des Erfolgs durch Entbindung der im Welt-
geschehen ohnehin sich vollziehenden Prozesse, durch Einpassung
in die Maschinerie und kluges Sichmitfiihrenlassen von dem gro-
fen Uhrwerk der Natur, erstrebt unter der Voraussetzung eines
durch und durch produktiv iiberschiumenden Wesens der Welt
der Irrationalismus. Auch er fordert eine bestimmte eindeutige
Haltung, »weil« das Leben und die Wirklichkeit so ist. Er fordert
Kampf gegen die Erstarrung im Gewordenen, Zertriimmerung des
Alten, weil es das frische Wachstum unter Vernunft zu ersticken
droht, Revolution, Anarchie, weil die Gottheit nur im Werden, im
schopferischen Akt, in der Bewegung lebt, wie der rationalistische
Radikalismus das gleiche fordert, nur aus umgekehrten Griinden.
Beide suchen zu Prinzipien der Lebensgestaltung die Krifte der
Lebensgestaltung zu disziplinieren, das, was ohnehin da ist und
wirkt, ins Bewufltsein zu heben, um es durch diese Transformation
in die Gewalt zu bekommen und seine Schopfermacht zu verstir-
ken. Und wenn der radikale Irrationalist und Lebensfanatiker das
Bewufitsein negiert und die Urspriinglichkeit vor der fressenden
Gewalt der Reflexion schiitzen will, so doch nur in und aus der
Bewufltseinsgewiflheit von dieser Gewalt iiber die Unbekiimmert-
heit des Lebens.

Radikalismus heifft Vernichtung der gegebenen Wirklichkeit zulie-
be der Idee, die entweder rational oder irrational, aber in jedem
Sinne unendlich ist, Vernichtung der Schranken, die ihrem voll-
kommenen Ausdruck gezogen sind, um ihrer Materialitdt, Ungei-



18 Grenzen der Gemeinschaft

stigkeit, Unlebendigkeit willen. Alles Konkrete lif}t seine Kompo-
nenten nur ahnen, aber die Radikalitit will die Komponenten iso-
lieren und eine zum schépferischen Prinzip des Konkreten ma-
chen. Der Glaube, die Wirkungen zu reinigen, indem man die
Faktoren reinigt, und das, was man fiir erstrebenswert hilt, da-
durch zu verwirklichen, daff man die Bedingungen seiner Mdglich-
keit zu Kriften seiner Produktion werden liflt, trigt, weil er der
Lebensnerv der Radikalitit ist, selbst extremste Ausformungen des
Radikalismus, in der Kunst etwa Impressionismus — Expressionis-
mus, in der Politik Kommunismus — Anarchismus.

Unsere Zeit leidet unter den Wirkungen dieser extremistischen
Geisteshaltung, die schon darin vorbereitet ist, dafl die geistige
Schicht durch Dissoziierung der modernen Gesellschaft, die im-
mer schwieriger werdende Maglichkeit, sich neben einem Beruf
noch mit threm Ganzen bekannt zu machen, vom Volk getrennt
wird, wie das Volk durch die steigende Technisierung und Indu-
strialisierung von der Natur. Alle Ausgleichsversuche helfen dage-
gen nichts. Volkshochschulkurse verbinden den Intellektuellen so
wenig mehr mit den anderen Volksschichten wie Spazierginge den
Fabrikarbeiter mit dem Landleben. Der Stidter wieder isoliert sich
in seinen Berufen vom Ganzen, so daf} die Stadt als Organismus
einem immer abstrakter werdenden Funktionssystem von Arbeits-
moglichkeiten Platz gemacht hat. In der zunehmenden berufsmi-
Bigen Dissoziierung des Lebens, die sich unter dem Zeichen des
extremen Rationalismus vollzieht, in der Mechanisierung der Be-
rufe wird die Natur entwertet. Bestenfalls als schoner Anblick und
Stitte der Erholung respektiert, bedeutet sie das Energiereservoir
und Arbeitsfeld des Menschen. Die moderne Welt lebt in der Iso-
lierung ihrer eigenen Komponenten den Radikalismus, die Entgei-
stung der Wirklichkeit und hat darum zu ihrer Apologie wie zu
ihrer Opposition radikalistische Theorien nétig.

Eine entgeistete Wirklichkeit wird purer Stoff, Hemmung, sinnlo-
ses Hindernis. Uberall hat nach der radikalistischen Ansicht der
Mensch mit Sinnlosem zu kimpfen, mit dem Gegenspieler des
Geistes, des Lebens, der Idee: mit Natur, dem Inbegriff blinder
Macht. Und aller Haf} gegen das blinde Prinzip, das uns in die



Problem und Methode der Kritik 19

Endlichkeit verbannt, richtet sich gegen diesen Zwang der Macht,
unter dem alle Wesen stehen, gegen den Willen zur Macht, der das
schlechthin Sinnlose, Siindige wird. Der Radikalismus sicht in der
Behauptung der Macht in jedem Fall eine Gewissenlosigkeit, als
Rationalist und Moralist mit schlechtem, als Irrationalist und Im-
moralist mit »gutem« Gewissen. In seiner Perspektive erstarrt der
Kreislauf der Geschopfe wie der menschlichen Dinge zum Kampf
ums Dasein, sinkt alles Leben, da es der Idee ewig unangemessen
bleibt, um eine Stufe tiefer, der Mensch auf die Stufe des Tieres,
das Tier, das Lebendige, auf die Stufe des Automaten. Das Wirkli-
che wird das Minderwertige schlechthin, und die Tatsache, daf§
ohne Respektierung dieser minderen Wertmacht nichts geschieht,
degradiert natiirlich die Arbeit, die ihren ganzen Sinn auf Verwirk-
lichung richtet.

Zweifellos gehdrt zu den lebendigsten Antrieben des Radikalismus
das Christentum der Evangelien und sein Bewuf3tsein von der Erb-
siinde, von dem gefallenen Charakter des Menschen. Seine unaus-
gleichbare Inadiquatheit zum reinen Geist, wie er in der Offenba-
rung und im eigenen Selbstbewuf§tsein deutlich wird, legt ihm
Gesetze des Handelns auf, welche allerdings vor seinem Forum
nicht bestiinden, wenn nicht eine ausgleichende Macht sich ins
Mittel gelegt hitte durch die Fleischwerdung Gottes in Christus.
Mit der Entschuldung des Menschen durch den Opfertod des
Herrn ist aber der beruhigenden noch eine aufreizende Kraft inso-
fern beigestellt, als durch ihn ganz neue Méglichkeiten zu einem
geistadiquaten Leben erschlossen werden. In diesem Maglich-
keitsgefiihl, in dieser Gewif$heit neugewonnener Kraft wurzelt der
Radikalismus des Urchristentums.

Erst als die Katakomben verlassen waren und der christliche Ge-
danke das oberirdische Rom gewonnen hatte, vermochten die aus-
gleichenden und beruhigenden Elemente der Lehre zur Verfesti-
gung ihrer neuen Macht in der Organisation der Kirche und des
Papsttums beizutragen. Die maximale Ruhelage erreichte der Aus-
gleichsgedanke von der relativen Heiligung alles Wirklichen im
System des Thomas von Aquino. Hier war jede dualistische Zer-
kliftung in Geist und Erde als unversshnt sich entgegenstehende



