
INSEL-BÜCHEREI

DAS EPOS VON GILGAMESCH

Nacherzählt von Esther Kinsky

Mit Bildern von Monika Beisner







DAS EPOS VON GILGAMESCH 

Nacherzählt und mit einem Nachwort  
von Esther Kinsky

Mit Bildern von Monika Beisner

Insel Verlag



Insel-Bücherei Nr. 2060

© Insel Verlag Berlin 2026



DAS EPOS VON GILGAMESCH





7

Kurze Vorbemerkung zur Nacherzählung
des Epos von Gilgamesch

Die Geschichte von dem Helden und Fast-Gott Gilgamesch, bekannt als 
das Gilgamesch-Epos, ist eine der ältesten Dichtungen, die die Mensch-
heit kennt. Gleichzeitig aber ist es unter all den Epen und Mythen ver-
gleichbarer kultureller und literarischer Bedeutung auch der jüngst 
entdeckte Text. Erst seit 170 Jahren weiß man von dem Epos in schrift-
licher Form, und seine materiellen Zeugnisse wiederum sind weit über 
3000 Jahre alt.

Die Geschichte des Gilgamesch stammt aus dem mesopotamischen 
Raum, der im Irak der Antike angesiedelt ist. Die beiden Flüsse Euphrat 
und Tigris prägten diese Region, in der über die Jahrtausende etliche 
Kulturen existierten, die sich gegenseitig beeinflussten, sich ablösten und 
sich in etlichen Sprachen artikulierten. Der Assyrologe und Übersetzer 
Sophus Helle weist darauf hin, dass Babel-Babylon als eine Großstadt im 
Zentrum dieser multiethnischen und multilingualen Region nicht von 
ungefähr zum mythischen Schauplatz des Turmbaus und der Sprachver-
wirrung wurde. Neben den sumerischen, assyrischen und babylonischen 
Kulturen gab es noch viele weitere Sprachen, Völker und religiöse Syste-
me, in denen der Gilgamesch-Stoff seinen Niederschlag fand. Entspre-
chend stoßen wir in der Geschichte auf Motive und narrative Elemente, 
die von späteren Kulturen dieses geographischen Raums aufgegriffen 
und weiterentwickelt wurden und weltkulturelle Bedeutung erlangten. 
Das eindrucksvollste Beispiel dafür ist die Geschichte von der Mensch-



8

heitskatastrophe der Sintflut und dem durch göttlichen Entschluss aus-
erwählten Überlebenden und seiner Familie.

Der Text oder vielmehr die vielen unterschiedlichen Versionen der 
Texte über Gilgamesch sind in Keilschrift überliefert. Die im mesopota-
mischen Raum entstandene Keilschrift ist die älteste Schrift der Mensch-
heit und war rund dreieinhalb Jahrtausende in Gebrauch. In der Regel 
wurden die Zeichen der Keilschrift mit feinen Griffeln aus Schilfrohr in 
den noch feuchten Lehm von Tontafeln eingeritzt. An Differenziertheit 
ist diese rund sechshundert Zeichen umfassende Schrift den uns bekann-
ten Alphabeten weit überlegen, eignet sich aber auch wie diese für ganz 
unterschiedliche Sprachen, eine Voraussetzung für den interkulturellen 
Austausch, der den mesopotamischen Raum kennzeichnete. 

Tontafeln sind zwar zerbrechlich, doch in einem trockenen Klima als 
Material unverwüstlich. Sie sind schädlings-, fäulnis- und feuerresistent 
und bewahren auch als Scherben die Schrift, die sie tragen. Was heute als 
Niederschriften des Gilgamesch-Epos überliefert ist, ist in erster Linie 
der Archäologie zu verdanken, die sich mit der materiellen Wiederher-
stellung der in unzähligen Scherben erhaltenen Tontafeln befasst, bevor 
sich Philologen dem Entziffern der Schrift und der Deutung und Zuord-
nung von Textfragmenten widmen können. 

Von den vielen Sprachen im mesopotamischen Raum sind das Sume-
rische und das Akkadische für die Rekonstruktion des Gilgamesch-Epos 
am wichtigsten. Die beiden Sprachen sind nicht miteinander verwandt 

– Akkadisch gehört zu den semitischen Sprachen, Sumerisch war ein lin-
guistischer Einzelfall und gehörte zu keiner Sprachgruppe –, doch exis-
tierten sie jahrtausendelang nebeneinander, beeinflussten sich gegen-
seitig und verarbeiteten verwandte Realitäten. Die akkadische Sprache 
entwickelte über einen Zeitraum vieler Jahrhunderte hinweg zwei geo-
graphisch definierte Ausprägungen – babylonisch und assyrisch –, die 
sich geringfügig unterscheiden. Das akkadische Epos von Gilgamesch, 
das den heutigen Übersetzungen zugrunde liegt, ist in babylonischer 
Sprache verfasst bzw. im sogenannten »Standard Babylonian«, der Va-



9

riante des Akkadischen, die der Dichtung und religiösen Kurztexten 
vorbehalten war, eine Art Hochsprache, die wahrscheinlich nicht im all-
täglichen Leben zur Anwendung kam. Die Rekonstruktion des Epos ist 
noch lange nicht abgeschlossen, immer noch klaffen große Lücken, die 
nur zum Teil und vorläufig aus anderen Varianten in anderen Sprachen 
ausgefüllt werden können. Vorläufig deshalb, weil keine einheitliche 
Fassung der Geschichte von Gilgamesch vorausgesetzt werden kann. Jede 
Sprache und jede Kultur bringen ihre eigenen Schwerpunkte und The-
men in die Grundzüge der Geschichte ein. Was bleibt, ist die Erzählung 
von Enkidu und Gilgamesch, von Selbstüberschätzung, Liebe, Tod und 
Verlust, was sich wandelt, ist die Gewichtung der großen Fragen. 

Die Rekonstruktion des Textes jedenfalls ist eine in ständiger Ent-
wicklung befindliche Arbeit, und zwischen der ersten übersetzten Ver-
sion, die in den 1870er Jahren veröffentlicht wurde und zu Anfang des 
20. Jahrhunderts etwa Rainer Maria Rilke tief beeindruckte, und den 
jüngsten Übersetzungen zeitgenössischer Assyrologen liegen Welten, 
was das verfügbare Material, Erkenntnisse über Datierungen und his-
torische Hintergründe der Entstehung und Vollständigkeit angeht. So-
wohl archäologisch – in der Bergung der Materie in Gestalt von Lehm-
scherben – als auch philologisch – in der Zuordnung, Entzifferung und 
Übersetzung der Texte – kommen ständig neue Bruchstücke und Bau-
steine hinzu. Man weiß heute, dass der gesamte Text der Standard Baby-

lonian Version (SBV) rund 3000 Zeilen umfasst, von denen 2400 ent-
schlüsselt und zugänglich sind. Die übrigen 600 Zeilen sind noch nicht 
so weit rekonstruiert, dass eine Übersetzung möglich ist. Doch auch 
3000 Zeilen sind nicht lang für ein Epos, vor allem nicht im Vergleich 
zu den großen anderen Epen wie Homers Ilias und Odyssee oder dem alt-
englischen Beowulf. Doch mindert die relative Kürze nicht die Klugheit 
und Tiefe des Gilgamesch.

Die Frage, die sich bei einer Art Nacherzählung des Epos stellt, ist in erster 
Linie eine formale. Das Fragmentarische des Textes, die Leerstellen, die 



10

»weißen Flecken«, die ihre eigene Sprache des Schweigens haben, bieten 
einen Vorteil: Sie lassen die Bedeutung der Form der rekonstruierten 
Passagen sehr klar hervortreten. Das markanteste formale Element, das 
auch –  im Unterschied zu klanglichen Merkmalen wie Alliterationen, 
Assonanzen und rhythmischen Strukturen, die ja nur fachkundigen 
Assyrolog:innen zugänglich sind  – jede Übersetzung überlebt, ist im 
Gilgamesch-Text die Wiederholung. Die Wiederholung hat nicht nur 
strukturtragende Bedeutung, sie dient auch dazu, unter Verwendung 
minimaler Abwandlungen, etwa in Gestalt von Personalpronomen, 
Dramatik und Spannung in bestimmte Begegnungen zu bringen. Und 
sie unterstreicht wesentliche Aussagen der Dichtung: Wenn etwa Gilga-
mesch von seiner Trauer um den verstorbenen Freund Enkidu spricht: 
»Mein Freund, den ich so liebte, der mit mir jede Gefahr bestand, mein 
Freund Enkidu, den ich so liebte, der mit mir jede Gefahr bestand«, be-
tont die Wiederholung die Wichtigkeit des Namens, der im Sinne des 
Gedenkens ausgesprochen gehört. In einem sumerischen Gedichtzyklus, 
der sich mit Gilgameschs Akzeptanz seiner eigenen Sterblichkeit beschäf-
tigt und noch früher entstanden sein muss als die erwähnte Standard 
Babylonian Version des Epos, auf der die heutigen Übersetzungen fu-
ßen, geht es genau um diese Lehre für Gilgamesch: dass der Mensch im 
Gedenken der anderen weiterlebt. Solange der Name ausgesprochen 
wird, so lange ist man nicht vergessen und lebt in der Erinnerung der 
anderen. Insofern haben die Wiederholungen auch in einer Nacherzäh-
lung ihren Platz und tragen Bedeutung. Form in der Dichtung ist nie 
leer. Die Wiederholung bleibt auch in der Nacherzählung ein prägendes 
Merkmal, und insgesamt habe ich mich an die Form gehalten, nichts 
ausgeschmückt und auch offensichtliche Textlücken nicht überbrückt.

Ich habe mich bei meiner Arbeit auf zwei englische Übersetzungen 
gestützt: zum einen auf die kommentierte Übertragung von Andrew 
George (The Epic of Gilgamesh, Penguin Classics 2000), zum anderen auf 
die von mehreren Essays begleitete Übersetzung von Sophus Helle (Yale 
University Press, New Haven 2021). Sowohl George als auch Helle sind 



11

Assyrologen, doch zwischen ihren Ausbildungen und Ansätzen liegen 
Jahrzehnte, zudem profitiert Helles Übersetzung von seiner poetischen 
Ambition. Gleichzeitig mit der englischen Übersetzung erstellte er zu-
sammen mit seinem Vater, dem dänischen Dichter Morten Søndergaard, 
eine Übersetzung ins Dänische, was auch in der englischen Version seine 
Spuren hinterlassen hat. Philologische Präzision und poetische Intensität 
schließen sich nicht aus. 

Meine Präferenz für das Englische als Textgrundlage hat in erster Linie 
damit zu tun, dass ich mich in der Wahl meiner eigenen Worte weder 
an Formulierungen anlehnen noch mich von diesen bewusst distanzie-
ren wollte. Ich wollte mir diese einerseits so archaische, andererseits so 
frappierend zeitlose Geschichte, die mir im Original verschlossen bleiben 
muss, doch in meiner Sprache zu eigen machen.

Die Standard Babylonian Version besteht aus zwölf sogenannten Tafeln, 
von denen elf jeweils einen abgeschlossenen Abschnitt aus der Geschichte 
von Gilgamesch enthalten. Die Tafel XII steht in keinem narrativen Zu-
sammenhang mit dem Epos von Gilgamesch und ist wahrscheinlich eher 
zufällig ans Ende dieser Serie geraten. Sophus Helle übersetzt auch diese 
Tafel, sozusagen der Vollständigkeit der Sequenz der Textträger wegen, 
während Andrew George anstelle der Tafel XII zwei sumerische Gedich-
te aus dem oben erwähnten Zyklus beifügt, in denen Gilgamesch sich mit 
der Sterblichkeit des Menschen auseinandersetzt. Ich beschränke mich in 
der Nacherzählung auf die elf Tafeln – von denen jede als Titel die An-
fangszeile des Kapitels trägt –, die die Kernerzählung enthalten und die 
formal bedeutsame zyklische Struktur des Epos hervortreten lassen. 

Auf einzelne Themen, Motive und formale Fragen, die mich im Um-
gang mit der Geschichte des Helden und gleichzeitigen Antihelden Gilga-
mesch besonders beschäftigt haben, gehe ich im Nachwort ein.









TAFEL I

Der die Tiefe sah





17

Der die Tiefe sah – einst, so erzählte man, gab es einen, der so genannt 
wurde. Er blickte bis in die Grundfesten des Landes. Er war bewandert 
in allen Lebensweisen und kannte sich mit allen Dingen aus: Gilgamesch. 
Gilgamesch sah in die Tiefe, erkannte die Grundfesten, war in allen Din-
gen bewandert und erfahren.

In alle Himmelsrichtungen reiste Gilgamesch und suchte Herrscher 
auf, die ganze Weisheit der Welt machte er sich zu eigen. Er entdeckte ein 
großes Geheimnis, offenbarte Verborgenes und brachte eine Geschichte, 
die sich noch vor der großen Flut zugetragen hatte, von seiner größten 
Reise zurück in seine Stadt. 

Weite Wege hat er zurückgelegt, bei seiner Rückkehr war er erschöpft 
an Leib und Seele, doch hat er auch Frieden gefunden mit sich und der 
Welt. Die vielen Prüfungen, die ihm auferlegt waren, und die Erfahrun-
gen, aus denen er gelernt hatte, schrieb er alle auf einer steinernen Tafel 
nieder. 

Gilgamesch war es, der die Mauer um seine Stadt errichten ließ. Seine 
Stadt heißt Uruk, man nennt sie auch »das Schafsgehege«, denn es ist ein 
Ort, über den der König wie ein Hirte herrschen soll. Die Mauer zieht 
sich um die ganze Stadt und die heilige Schatzkammer darin, den Him-
melstempel Eanna. Sieh nur, die Mauer, weiß wie Wolle ist sie – was für 
ein Anblick! Und mächtig – ein Bollwerk, wie sich kein zweites finden 
lässt.

Komm nur heran, tritt über die uralte Schwelle, steig hinauf in den Him-
melstempel. Hier ist Ishtar zu Hause, und kein Königspalast wird jemals 
prächtiger sein als dieser Tempel. 

Und dann steig hinauf auf die Mauer von Uruk. Schreite sie ab, der 



18

Länge nach. Schau dir die Fundamente an, betrachte die unzähligen Zie-
gel. Sind das etwa keine im Ofen gebrannten Ziegel aus Lehm? Waren es 
etwa nicht die Sieben Weisen der Zeit vor der Flut, die den Grundstein 
gelegt haben?

Uruk ist eine Großstadt. Zweitausend Morgen groß ist die Stadt selbst. 
Zweitausend Morgen groß sind die Obstgärten der Stadt. Zweitausend 
Morgen groß sind die Lehmgruben. Eintausend Morgen groß ist das 
Gelände des Tempels der Göttin Ishtar. Siebentausend Morgen groß ist 
die ganze Stadt Uruk. 

Und jetzt halte Ausschau nach der Kiste aus Zedernholz. Wenn du sie 
gefunden hast, löse die bronzenen Schlösser. Öffne das Tor zu ihren Ge-
heimnissen: Nimm die Tafeln aus Lapislazuli zur Hand und lese sie laut.

Lies alles vor, was Gilgamesch erlitten und erfahren hat. Lies von sei-
nem Leidensweg in allen Einzelheiten, er hat alles geschildert. 

Gilgamesch war stark und herrlich. Er war Uruks heldenhafter Sohn, 
den man auch voll Bewunderung für seine Körperkraft und seine schie-
re Größe den »rasenden Urstier« nannte. Ging er seinen Truppen an 
der Spitze voran, war er der Anführer, dem alle folgten, bildete er den 
Schluss, vertrauten alle auf die Deckung, die er ihnen gab. 

Wie ein Steinwall bot er seinen Kriegern Schutz, und wie eine rasen-
de Flut, die Steinmauern zum Einstürzen bringt, stürmte er voran. Das 
Kalb Lugalbandas, so rief man ihn auch, Lugalbanda sollte sein Vater 
sein, und er stand ihm als Schutzgott aus der Ferne bei. Gilgamesch be-
saß unübertroffene Kräfte, denn er war an der Brust von Ninsun, seiner 
Mutter, genährt worden. Ninsun war eine Göttin, die die Menschen voll 
Hochachtung und Ehrfurcht Heilige Wildkuh nannten. 

Gilgamesch – groß, prächtig und schrecklich war er, ein Held, ein Halb-
gott, ein Hirte!




