Christian Illies
Philosophische
Anthropolol%ie
im biologischen
Zeitalter

Zur Konvergenz
von Moral und Natur
suhrkamp taschenbuch
wissenschaft



suhrkamp taschenbuch
wissenschaft 1743



Die Biologie ist zur neuen Leitwissenschaft geworden, und Jahrtausende
philosophischer Reflexion iiber den Menschen kénnen als Makulatur ein-
gestampft werden — so jedenfalls die Ansicht vieler Evolutionstheoretiker
und Soziobiologen. Denn nur wer die Gene kenne, verstiinde den Men-
schen. In der Tat beansprucht der evolutionire Ansatz, Grundfragen der
philosophischen Anthropologie zu beantworten: Wie erkennen wir die
Welt? Warum kann und soll der Mensch moralisch handeln? Wie kann ein
gesellschaftliches Zusammenleben funktionieren?

Auch wenn es richtig ist, hybride Universalerklirungen zuriickzuweisen,
darf die grofle Leistungsfihigkeit der Evolutionstheorie nicht verkannt wer-
den. Sich unter Berufung auf menschliche Freiheit und Autonomie der Kul-
tursphiire von evolutiondren Erklirungen einfach abzugrenzen geniigt
nicht. Vielmehr sollte die philosophische Anthropologie neu bedenken, was
solche Erklirungen fiir die klassischen Einsichten der Anthropologie be-
deuten. Christian Illies stellt sich dieser Herausforderung und argumen-
tiert, daf§ die philosophische und die evolutionstheoretische Herangehens-
weise konstruktiver miteinander verbunden werden konnen, als von beiden
Seiten oft angenommen wird.

Christian Illies ist Professor fiir Philosophie der Kultur und Technik; er lehrt
an den Technischen Universititen Delft und Eindhoven.



Christian Illies
Philosophische Anthropologie
im biologischen Zeitalter

Zur Konvergenz von
Moral und Natur

Suhrkamp



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet tiber

http://dnb.d-nb.de abrufbar.
3. Auflage 2015

Erste Auflage 2006
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1743
© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2006
Suhrkamp Taschenbuch Verlag
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des offentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernschen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert
oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Druck: Books on Demand, Norderstedt
Printed in Germany
Umschlag nach Entwirfen von
Willy Fleckhaus und Rolf Staudt
ISBN 978-3-518-29343-0



Inhalt

Einleitung: Konvergenzanthropologie im biologischen Zeitalter 9

I.

Anthropologische Grundmodelle .. .............. ... 17
1.1. Philosophisch nach dem Menschen fragen ........ 17
1.2. Der philosophische Anspruch der Evolutionsbiologie 21
1.3. Die Notwendigkeit philosophischer Anthropologien 24

1.4. Die vier Wege der Anthropologie. ............... 27
1.5. Konvergenzanthropologie als synthetische
Anthropologie im engeren Sinne . .. ............. 44
. Die ideengeschichtliche Stellung Darwins . ........... 50
2.1. Voraussetzungen der modernen Biologie. ...... ... 50
2.2. Evolutionstheorien vor Darwin ................. 64
2.3. Die natiirliche Auslese als Kausalerklirung
derEvolution ................ ... .. ... 71
2.4. Die Begriindung der Theorie . . ................. 76
2.5. Teleologie und natiirliche Selektion. ............. 81
Der Darwinismus seit Darwin. ..................... 91
3.1. Selektion und Synthetische Theorie.............. 91
3.2. Verhaltensmerkmale als Anpassung;
die klassische Ethologie ....................... 93
3.3. Soziobiologie und Evolutionspsychologie . .. ... ... 97
3.4. Evolutionire Erklirungen der Kultur............. 101
3.5. Spekulation, Selbstiiberschitzung und
der heuristische Wert der Evolutionstheorie . ... ... 109
3.6. Resiimee . ........... ... ... i 118
. Die Moral der Genmaschine . . ..................... 120
4.1. Dasmoralische Tier .......................... 120
4.2. Kooperation und Altruismus . . ................. 122
4.3. AgEressION. . ... 134
4.4. Gefiihle und kognitive Vermégen ............... 145
. Moral und Menschenbild ......................... 156

s.I. Anthropologieund Ethik............. ... . ... 156


usr58
Durchstreichen


s.2. Die Moral im philosophischen Sinne............
5.3. Die Beitrige der Evolutionswissenschaften. . . ... ..
5.4. Die Grenzen der Evolutionswissenschaften .. ... ..
s.s. Ausblick........ ... .

6. Der Mensch im Schatten der Gene . .................
6.1. Vorbemerkung.......... ... ... . o ool
6.2. Ist der Mensch sich selbst der Nichste? ..........
6.3. Freiheit und genetischer Zwang ................
6.4. EinekurzeBilanz............................

7. Die Moral im SchattenderGene. . ..................
7.1.  Die evolutionire Unableitbarkeit der Moral. . ... ..
7.2. MoralalsIllusion............................

8. Die moralische Orientierbarkeit des Menschen ... ... ..
8.1. Der Effektivitdtsimperativder Moral . ...........
8.2. Die Versittlichung natiirlicher Anlagen ..........
8.3. Die Ambivalenz des Umsetzungswissens .. .......

9. Die kulturelle Evolution der Moralsysteme. .. .........
9.1. Die Tauglichkeit der Moral fiir die Wirklichkeit . ..
9.2. Die verniinftige Hoffnung der Moral auf einen

evolutiondren Erfolg .. ........... ... . ...,
9.3. Grenzen des evolutiondren Erfolges der Moral. . . ..

10. Die Konvergenz von Moral und Natur . ..............
10.1. Die widerspenstige Natur . ....................
10.2. Gentechnische Phantasien und andere Irrwege . . ..
10.3. Konvergenz als Aufgabe und Ziel des Menschen . . .

Bibliographie......... ... ..
Namenregister ........ ... i

312
312
320
327



Man thut am besten anzunehmen,
dafd die Natur im Menschen
nach demselben Ziel hinwirkt

wohin die Moralitit treibt.
Immanuel Kant,

»Vorarbeiten zum Ewigen Frieden«






Einleitung:
Konvergenzanthropologie im
biologischen Zeitalter

Der Mensch im biologischen Zeitalter

Wir leben. Wir bewegen und ernidhren uns, haben Sinne und Be-
diirfnisse, leben in Gruppen mit Artgenossen und pflanzen uns eif-
rig fort. Das haben wir mit den anderen Tieren gemein, aber wir
sind ihnen doch nicht gleich, denn wir sind das aufrecht gehende
Lebewesen mit einem wachen, bewufiten Verstand. Wir planen und
tiberlegen, was wir tun, wir versuchen die Welt zu verstehen, wir ha-
ben Sprache, Kultur, Religion und Kunst. Die gleichzeitige Nihe
und Ferne zu den Tieren beschiftigt die Menschheit seit ihrer kul-
turellen Morgendimmerung. Die steinzeitlichen Hohlenbilder von
Les Tris-Fréres zeigen eine menschliche Gestalt umringt von Tieren;
der vor 30.000 Jahren aus Mammutelfenbein geschnitzte »Léwen-
mensch« aus Hohlenstein-Stadel verbindet Mensch und Tier zu ei-
nemaufrechtschreitenden Wesen. Und die alten Religionen kennen
zahlreiche Mensch-Tier-Gottheiten, etwa die Sphinx der Agypter,
die dthiopische Léwenggttin Apedemak und den elefantenképfigen
Hindugott Ganesh.

Langst ist unser Blick auf das Tierhafte des Menschen niichterner
geworden. Zur Sphinx pilgern nur noch Touristen, und wir verste-
hen die Natur nicht mehr als Werk der Gottheiten und Dimonen,
sondern als Wirkungen von Naturgesetzen und Selektionsgesche-
hen. Hinter der Fiille der Lebensformen wihnte man einst eine
héhere Weisheit, vor der man ehrfiirchtig die Knie beugte; aber in
den Wissenschaften hat sie lingst der blinde Zufall entthront. Wir
leben im biologischen Zeitalter: Die Biologie, vor allem die Evolu-
tionsbiologie und Neurobiologie beanspruchen, unsere nebulésen
Selbstverklirungen zu beenden; nach so vielen Mythen winkt end-
lich eine wissenschaftliche Antwort auf die Frage nach dem Men-
schen.

Damit kniipft die Biologie an die Tradition neuzeitlicher Selbst-
besinnung an, die von unterschiedlichen Herangehensweisen be-
stimmt wurde; von Theologie und Metaphysik, von der Ge-

9



schichtswissenschaft und im 19. Jahrhundert vor allem von Psycho-
analyse und den Sozialwissenschaften. Die Biologie sticht unter die-
sen Deutungsversuchen deswegen hervor, weil sie umfassende kau-
salwissenschaftliche Erklirungen fiir das Natur- und zunehmend
auch fiir das Geistwesen Mensch anbietet. Seit dem Triumph der
Physik im 16. Jahrhundert sind solche Erklirungen das Paradigma
der objektiv-wissenschaftlichen Erfassung eines Phinomens und
seiner Zusammenhinge.

Der kausalwissenschaftliche Anspruch der Biologie begann mit
Charles Darwin, der nicht nur die Entstehung der Tier- und Pflan-
zenarten (einschliellich des affenartigen Menschen) erkliren woll-
te, sondern auch das Verhalten der Tiere und des Menschen. In 7/e
Descent of Man und The Expression of the Emotions in Man and Ani-
mals wird der emotionale Bereich des Menschen evolutionir-funk-
tional erschlossen; und selbst Phinomene wie Sprache, Religiositit
und Moral finden hier eine kausale Erklirung. In seinem Tagebuch
notiert Darwin:'

Die Entstehung des Menschen nun bewiesen. Die Metaphysik muf8 auf-
blithen. Derjenige, der den Pavian versteht, tite mehr fiir die Metaphysik als
Locke.

Und etwas spiter heifit es dann:

Der Geist des Menschen ist um nichts vollkommener als die Instinkte der
Tiere fiir alle Wechselfille & die sich verindernden Umstinde [angepaf3t].

In den meisten Fillen blieben Darwins Untersuchungen menschli-
cher Eigenarten allerdings allgemein und lediglich programmatisch.
Von der Verhaltensbiologie (der Ethologie, spiter der Soziobiologie)
und jiingst von der Evolutionspsychologie wurde der Faden dann
weitergesponnen; sie vertieften Darwins Ansatz in vielen Einzelun-
tersuchungen. Das Ziel dieser Wissenschaften sind evolutionire Er-
klirungen fiir Verhaltensweisen und spezifische kognitive Leistun-
gen. Liebe, Freundschaft, Feindschaft werden analysiert; Theorien
tiber Selbstsucht, Selbstaufopferung und soziale Interaktionen an-
geboten, die Sprache evolutionir gedeutet und auch das mensch-
liche Gewissen als Anpassungsleistung verstanden. Es geht um nicht
weniger als um eine neue Einheitswissenschaft, die alle anderen

1 Eintrag M 84, die folgende Notiz ist M 123 (Darwin 1836-1844, S. 44 und S.63).

10



einschlief§t.2 Der Soziobiologe E. O. Wilson arbeitet an einem sol-
chen Projekt, und eines seiner Biicher hat den bezeichnenden Titel:
Consilience. The Unity of Knowledge.® Daniel Dennetts darwini-
stisch-metaphysische Universaldeutung der Wirklichkeit und des
Menschen erhebt einen dhnlich umfassenden Anspruch. Nicht nur
fiir das Bewuf3tsein und die Moral bietet er in Darwin’s Dangerous
Idea eine evolutionire Erklirung, sondern auch fiir »alles was Be-
deutung hat«.* Daf§ wir der Welt, Kulturphinomenen oder unserer
Existenz einen Sinn zusprichen, sei eine zufillig entstandene und
dann selektionierte Eigentiimlichkeit des Menschen, der keine
tatsichliche Bedeutung dieser Dinge gegeniiberstehe:

Wirkliche Bedeutung, die Art von Bedeutung, welche unsere Worte und
Ideen haben, ist selbst das Emergenzprodukt eines urspriinglich bedeu-
tungslosen Geschehens.?

Jede vermeintlich subjektunabhingige Bedeutungsdimension ist
nach Dennett evolutionir-funktional reduzierbar; wir sind nur will-
fahrige Automaten, mechanisch gesteuert von den intentionslosen
Genen: »Sie sind die bedeutungslosen Bedeutungstriger, nicht wirl«

Das biologische Zeitalter hat unterdessen noch ein anderes Ge-

2 Es muf hinzugefiigt werden, dafl dieser Anspruch, eine neue Einheitswissen-
schaft zu sein, keineswegs allgemein erhoben wird. Vor allem Philosophen und
Wissenschaftstheoretiker betonen, dafl auch in den Naturwissenschaften alles
Wissen fragmentarisch und perspektivisch sei. Kéchy spricht von einem »Grund-
kennzeichen« der gegenwiirtigen Philosophie (und Wissenschaftstheorie), dafl sie
ein »engagiertes Votum zugunsten pluralistischer Interpretationsmiglichkeiten der
Welt« abgebe und dafl sie, wie etwa bei Derrida und Lyotard besonders deutlich,
»jedem totalitiren Ordnungsstreben den Krieg erklirt« (Kéchy 1996, S. 318; vgl.
die ausfiihrliche Diskussion von naturwissenschaftlichen Ganzheitskonzepten in
Kéchy 1997). Bezeichnenderweise erheben die einheitswissenschaftlichen An-
spriiche vor allem Naturwissenschaftler wie E.O. Wilson, nicht Wissenschafts-
theoretiker.

Der altertiimliche Begriff consilience bedeutet soviel wie »Zusammenfallen«; Wil-
son spielt auf William Whewell (1794-1866) an, der consilience als Qualitits-
merkmal fiir wissenschaftliche Theorien bezeichnete. Whewell verstand darunter

w

die Méglichkeit, mit einer Theorie méglichst viele verschiedene Einzelergebnis-
se erklidren und verbinden zu kénnen. Dies ist nicht zuletzt deswegen ein interes-
santes Kriterium fiir die Evolutionstheorie, da sie keine (oder noch keine) ex-
perimentelle Bestitigung findet. Zu Whewell und seiner Bedeutung fiir Darwin
sieche unten S. 477 f.

4 Dennett 1995, S. 520.

s Ebd., S. 427 (dort ist auch das folgende Zitat zu finden).



sicht, denn das Wissen um biologische Zusammenhinge bereitet
zunehmend einer technischen Fertigkeit den Weg, Lebensphi-
nomene, einschliefllich uns selbst, zu verindern und zu gestalten.
Wir greifen biotechnisch handelnd in das Leben ein, das einmal der
Inbegriff des Unverfiigbaren war. Der Mensch als Demiurg der
Natur tritt damit an die Stelle der blind wirkenden Selektion. Die
neuen Moglichkeiten beriithren unser Selbstverstindnis ebenso
grundlegend wie die naturwissenschaftliche Erklirbarkeit. Sicher
bedrohen uns andere Techniken und ihre Folgen gegenwirtig viel
unmittelbarer, man denke etwa an Kriege oder die Umweltzer-
storung. Auch hat die biotechnische Revolution noch keine welt-
umspannende Wirkung entfaltet, die mit der von Computern oder
des Internets vergleichbar wire. Aber die Biotechnik wirft
grundsitzliche Fragen dariiber auf, was es bedeutet, Mensch zu sein.
Wo beginnt, wo endet das Wesen, welches wir gewohnt sind in den
Mittelpunkt unserer Weltdeutung zu setzen? Wie grof§ die Verun-
sicherung ist, zeigen die ethischen Debatten, welche zum Beispiel
die Priimplantationsdiagnostik oder die Nutzung embryonaler
Stammzellen begleiten. Doch sie seien nur »erste Vorzeichen,
meinte jiingst Jeremy Rifkin: » Wir werden schwierige Debatten und
Kimpfe ausfechten, bis wir das Zeitalter der Biologie richtig defi-
nieren.«®

Zu dieser Definition wird gehdren, uns als Menschen angemes-
sen zu erfassen und zu bestimmen. Vermeintlich sicher Gegebenes,
das unser Menschenbild so lange bestimmte, allem voran die Natur
des Menschen, beginnt zu wanken. Einerseits gerit das Genom in
den Bereich des Verfiigbaren, so daf§ wir mittels der Gene neue Le-
bewesen und wohl bald auch neue Menschen und Mensch-Tier-
Chimiren entwerfen und bauen kénnen. Andererseits schwindet
der Unterschied zwischen Mensch und technischem Artefakt. Vor
allem Nanotechnologen entwerfen eine Vision des Menschseins, in
der selbst-replizierende Kleinstroboter durch unseren Kérper wan-
dern, um Krankheiten zu besiegen und uns ewig jung zu halten,
oder in der sich Organisches mit Artifiziellem zu hochleistungsfihi-
gen Konglomeraten verbindet. Was wird unser technisch erweiter-
tes Gehirn noch fiir Wunder vollbringen?! Und wie werden wir
»feuchten Computernc, jenen mit Neuronen verbundenen Artefak-

6 (htep://www.netdokror.de/feature/stammzellen.htm); 23. 3. 2004.

12



ten, begegnen? Jiirgen Habermas diagnostiziert eine bevorstehende
»Selbsttransformation der Gattung«.”

Es geht um die biotechnische Entdifferenzierung von tief verwurzelten ka-
tegorialen Unterscheidungen, die wir in unseren Selbstbeschreibungen bis-
her als invariant unterstellt haben.

Konvergenzanthropologie

Was bleibt? Was geht? Was kommt hinzu? Im Lichte neuen Wissens
miissen wir uns neu bestimmen. Dazu soll in diesem Buch ein Bei-
trag geleistet werden. Was i3t sich von dem alten Selbstbild be-
wahren, wenn der Mensch evolutionir erklirbar und biotechnisch
rekonstruierbar geworden sein wird? In besonderer Weise soll es da-
bei um uns als moralfihige oder moralische Wesen gehen. Wir sind
daseigentiimliche Tier, das einerseits Teil der Natur ist und eine evo-
lutiondre Geschichte hat, andererseits sich unter die Anspriiche von
moralischen Regeln und Werten stellt, die uns nicht naturalisierbar
erscheinen. Wie kommt beides zusammen — und wie ist beides im
Menschen verbunden? Die folgenden Uberlegungen sollen Baustei-
ne einer allgemeinen Anthropologie sein, die einen solchen
Briickenschlag anstrebt. Evolutionires Gewordensein soll vermittelt
werden mit dem anspruchsvollen Begriff einer Moral, die sich auf
die Vernunft stiitzt.

Es ist nétig, die Einsichten der Naturwissenschaft in die Natur
des Menschen ernst zu nehmen, auch wenn viele Erklirungen der
Evolutionsbiologie noch hypothetisch sind und ihre Durchfiihrung
viel Zeit beanspruchen wird, denn das Programm der Biologie und
Evolutionswissenschaften ist durchaus plausibel. Statt uns mit dem
Verweis auf den hypothetischen Charakter vieler Ergebnisse zu im-
munisieren, sollten wir vorausschauend fragen: Bedroht es unser
Selbstbild als Moralwesen, wenn vieles, was traditionell fiir einen
unerschiitterlichen, eigenstindigen Bereich des Geistigen oder der
Moral gehalten wurde, in den evolutionswissenschaftlichen Natura-
lisierungsstrudel gerit?

Wir sind ein Naturwesen, das zugleich mit seinem Bewufitsein
weit iiber alle anderen Naturwesen hinausragt. Darum verstehen
wir den Menschen nur, wenn wir ihn weder als reines Vernunftwe-

7 Habermas 2001, S. 42; das folgende Zitat findet sich auf S.77.

13



sen betrachten noch allein auf seine biologische Natur schauen. Das
gilt ganz allgemein, besonders aber fiir den Menschen als Moral-
wesen. Die zentrale These der folgenden Untersuchungen lautet,
dafl der Mensch nicht nur in einem allgemeinen Sinne von Natur
aus moralfihig ist, sondern gerade fiir ein Verhalten gemif derjeni-
gen Werte und Normen evolutionir angelegt zu sein scheint, die
auch von der Vernunft als giiltig und richtig eingesehen werden
konnen. Unsere duflere Gestalt, unsere Anlagen und Dispositionen
befihigen uns, in der Weise zu handeln, die wir verniinftigerweise
fiir moralisch halten. Dies ist der entscheidende Punkt der folgen-
den Ausfithrungen: Die natiirlichen Anlagen des Moralwesens
Mensch und die Forderungen der Vernunftmoral weisen in dieselbe
Richtung; sie konvergieren in dem moralisch handelnden Men-
schen. Dabei kommt es keineswegs immer oder von alleine zur Kon-
vergenz, sondern sie ist eine Moglichkeit, deren praktische Realisie-
rung uns aufgegeben ist. Sowohl im individuellen Bereich als auch
im intersubjektiv kulturellen Bereich ist Konvergenz das Ziel, das
wir handelnd erreichen miissen.

Das fiithrt zu einem Verstindnis unseres Selbst, bei dem die
Anthropologie zu einer normativen Anthropologie wird. Fiir das
Menschenbild, das die Selbstbestimmung mit dem Verweis auf ein
solches Ziel verbindet, wird hier der Ausdruck Konvergenzanthropo-
logie verwendet. Damit soll das normativ-dynamische Moment be-
tont werden, ohne das wir uns selbst nicht angemessen verstehen.
Mensch zu sein heif3t, sich auf etwas hin bewegen zu sollen. Zu-
gleich hat es Konsequenzen fiir die Ethik: Wenn wir das Erreichen
dieses Konvergenzpunkts als moralische Forderung akzeptieren,
wird die Vernunftethik das beriicksichtigen miissen, und es wird
Einfluff darauf haben, wie wir Werte und Normen formulieren.

Die Konvergenzanthropologie kniipft mit ihrem Programm in-
sofern an die Tradition klassischer Anthropologien an, als es darum
geht, den Menschen aus seinen héchsten Vermégen und Leistun-
gen heraus zu verstehen. Sie ist aber keine reine Vernunftanthro-
pologie, da sie die Aufgabe ernst nimmt, Vernunfteinsichten mit
empirischem Wissen zu verbinden, da wir ein evolutionsgeschicht-
lich gewordenes Naturwesen sind, dessen Vermégen kausal erklirt
werden kann — einschliefSlich der Anlage zum moralischen Han-
deln.

Auch wenn es in diesem Buch vor allem um die Konvergenz von

14



Moral und Natur im Menschen gehen wird, ist dies nur ein Teil ei-
nes umfassenderen Programms. Eine der Komplexitit des Men-
schen angemessene Anthropologie muf$ neben dem Guten auch das
Wahre und Schéne einschlieffen, um es in der Begrifflichkeit der
klassischen Philosophie auszudriicken. Denn diese drei Bestim-
mungen und Qualititen erheben alle einen Geltungsanspruch und
sind zugleich Beschreibungen fiir Leistungen des Naturwesens
Mensch. Offensichtlich sind wir von Natur aus in der Lage, giiltige,
wahre Vernunfteinsichten zu haben. (Diese Moglichkeit lifit sich
nicht widerspruchsfrei bestreiten, denn auch die Behauptung, keine
giiltigen Einsichten haben zu kénnen, beansprucht, selbst eine giil-
tige Einsicht zu sein.) Und in einer richtigen Einsicht konvergieren
Wahrheit (im Sinne eines Geltungsanspruchs) und Natur (im Sin-
ne einer erfolgreichen Erkenntnishandlung eines Naturwesens). Die
Konvergenzanthropologie wird also auch erkliren miissen, was es
heifdt, zu einem Lebewesen evolviert zu sein, das zu wahren Ein-
sichten befihigt ist. Schwierig ist die Situation in der Asthetik. Zwar
ist der Mensch auch ein Naturwesen, das Schones erschaffen und
genieflen kann — aber es ist weniger deutlich, ob in einem solchen
Akt auch zwei Geschehen konvergieren. Welcher Art sind die Gel-
tungsanspriiche dsthetischer Urteile? Das kann hier of fenbleiben; es
soll in diesem Buch allein um die Frage nach dem Guten als Kon-
vergenzpunkt gehen.

Dank

Viele Menschen halfen in vielfiltiger Weise beim Zustandekommen
dieses Buches, etwa indem sie einzelne Kapitel kommentierten,
durch Gespriche und Diskussionen meine Gedanken schirften, in-
dem sie mir bereitwillig Fragen beantworteten oder Teile der Arbeit
kritisch lasen. Besonders méchte ich dafiir Christoph Freiherr von
Campenhausen, Bernd Goebel, Florian Illies, Friederike Illies, Hel-
ga Illies, Eberhard Kerlen, Dietrich Koch, Nina Riedler, Andreas
Spahn, Christian Spahn, Mathias Trennert-Helwig, Eckart Voland
und Manfred Wetzel danken. Vorbildlich war schliefllich die Be-
treuung durch Eva Gilmer vom Suhrkamp Verlag, die das ganze
Buch (aufier diesem Satz) sorgfiltig las, mich so vor zahlreichen Feh-
lern bewahrte und inhaltlich wertvolle Anmerkungen machte.

15



Das Buch ist meinem Vater gewidmet, der mir als erster die Augen
fiir das Wunder des konvergenzfihigen Naturwesens Mensch 6ffne-
te.



I

Anthropologische Grundmodelle

1.1. Philosophisch nach dem Menschen fragen

Warum ist sich der Mensch iiberhaupt eine Frage? Die allgemeine
Antwort lautet: Weil ihm alles eine Frage ist. Platon sprach vom
Staunen, mit dem alles Philosophieren beginne — und Staunen ist
die Urform des Fragens. In besonderer Weise spitzt sich die Frage
auf den Menschen zu, wenn sein Fragen selbst zur Frage wird.

Wir fragen, indem wir nach der Méglichkeit der Frage forschen, bereits
nach dem Menschen selbst. Wer ist er, der nicht einfach in seinem Dasein
aufgeht, sondern es fragend zu umgreifen vermag und das, wenn er zu ei-
nem Verstindnis seiner selbst kommen will, auch muf3?'

So bringt es Georg Scherer auf den Punkt. Daher istdie Anthropo-
logie im weiteren Sinne so alt wie unsere Fihigkeit zum Nachden-
ken. Allerdings blieb die Frage nach dem Menschen fiir eine lange
Zeit ein untergeordneter Aspekt umfassender Problemstellungen.
»Was ist der Mensch, daf} du seiner gedenkst?«, wundert sich der
Singer des 8. Psalms, fragt damit aber nicht eigentlich nach dem
Menschen, sondern nach Gott, an den diese Frage auch gerichtet ist.
Platon, Aristoteles und die anderen bedeutenden Philosophen der
Tradition betrachten die Frage nach dem Menschen als Teilfrage
einer allgemeinen Ontologie, Naturphilosophie, Ethik oder politi-
schen Philosophie. Auch dort, wo eigenstindige Biicher dem Men-
schen gewidmet sind, wie in dem Mitte des 13. Jahrhunderts verfa3-
ten De homine von Albertus Magnus oder in Giovanni Pico della
Mirandolas De hominis dignitate von 1496, ist die religids-metaphy-
sische Einordnung des Menschen ein vorrangiges Ziel. Als eigene
Disziplin etabliert sich die philosophische Anthropologie erst seit
der Aufkldrung. Zwischen 1790 bis 1830 wenden sich nicht nur Kant
und Herder dem Thema zu, sondern es erscheinen allein in
Deutschland rund so weitere Werke mit dem Begriff Anthropologie
im Titel.2
1 Scherer 1980, S. 28f.
2 Nach Marquard 1971, S.371.

17



Daf der Mensch in dieser Zeit zu einem Zentralthema der Refle-
xion wird, l4ft sich als Folge dreier Entwicklungen verstehen. Er-
stens ist die Aufwertung des Individuums seit der Renaissance zu
nennen. Der einzelne in seiner jeweiligen Besonderheit, Einmalig-
keit und Freiheit riicke ins Blickfeld. Zweitens wandeln sich die Er-
klirungsparadigmen und die Blickrichtung der Philosophie: Die
Anthropologie beginnt, so schreibt Helmuth Plessner, nach dem
Ende der »Klammern des theologischen Weltbildes«.? Fiir Jahrtau-
sende herrschte die theologisch-metaphysische Herangehensweise
vor, aber zunehmend wandte sich die Reflexion dem Vernunftwesen
Mensch zu, paradigmatisch vor allem bei Descartes, dann episte-
mologisch zugespitzt in Kants Frage nach der Erkenntnisfihigkeit
des Subjekts. Der Mensch wird zentral, wenn auch weiterhin im
Rahmen des umfassenderen Projekts einer prima philosophia. Bei
Hegel wird das besonders deutlich, der in seiner Enzyklopidie der
philosophischen Wissenschaften eine ausfithrliche Anthropologie ent-
wirft, sie aber als Teil des »subjektiven Geistes« betrachtet, der eine
Vorstufe des »objektiven« bzw. »absoluten Geistes« ist.* So ist noch
fiir Hegel der Mensch nur angemessen zu verstehen, wenn man sei-
ne Stellung innerhalb einer allgemeinen Metaphysik begreift. Aber
das Tor zu einer genuin philosophischen Untersuchung des Men-
schen und seines Wesens ist aufgestoflen, und je mehr die Philoso-
phie sich kritisch gegen allgemeine metaphysische Entwiirfe richtet,
desto stirker wird die Rolle der Anthropologie als eigenstindige
Disziplin oder sogar als Grunddisziplin der Philosophie. Mit weit
ausholenden Schritten geht der Linkshegelianer Ludwig Feuerbach
diesen Weg, indem er ausdriicklich verlangt, dafl die Anthropologie
an die Stelle der Theologie und Geschichtsmetaphysik treten solle.
Eine solche Aufwertung findet sich auch bei anderen dezidiert anti-
metaphysischen Denkern wie Karl Marx, Friedrich Nietzsche oder
Sigmund Freud, die hoffen, nach dem >Tod Gottesc im Menschen
den neuen Angelpunkt der Welterklidrung zu finden. Drittens wird
der Mensch seit dem 19. Jahrhundert zunehmend Gegenstand der
Wissenschaften. Zwar gab es schon frithere Deutungen des Men-
schen als Maschine, L'homme machine, wie das beriihmte Werk La
Mettries von 1748 heiflt, aber diese blieben kiihne Entwiirfe eines
Programms, das zu seiner Zeit keine naturwissenschaftliche Stiitze

3 Plessner 1937, S. 34.
4 Vgl. Hegel 1817, Bd. 3, S. 43ft.

18



fand. Statt Erklirungen organischer oder psychischer Prozesse bie-
ten die Autoren jener Zeit nur technische Analogien. Erst seit dem
spiten 19. Jahrhundert gibt es ernstzunehmende wissenschaftliche
Theorien iiber die Welt des Lebendigen.

Michel Foucault hat zu Recht angemerkt, daf§ es stets Probleme
gewesen seien, die den Menschen zum Nachdenken iiber sich selbst

gebracht haben:

Es gibtgarkeinen Zweifel, dafl das historische Auftauchen einer jeden Hu-
manwissenschaft sich anldfilich eines Problems, einer Forderung, eines Hin-
dernisses theoretischer oder praktischer Ordnung vollzogen hat.’

Er unterscheidet im folgenden drei Typen von Humanwissenschaf-
ten, die von der Biologie, der Okonomie bzw. den Sprachwissen-
schaften ausgehen. Man konnte auch die Psychoanalyse und die
Sozialwissenschaften nennen; denn sie alle sind ja Versuche,
menschliches Handeln, Fiihlen und Denken systematisch zu erfas-
sen und wissenschaftlich zu erkliren. Sie alle fiihren deswegen zu
Problemen, well sie traditionelle Elemente des menschlichen Selbst-
verstindnisses, vor allem seine Selbstbestimmtheit, in Frage stellen.
Ist der Mensch ein Gegenstand der Wissenschaften unter vielen an-
deren, dessen Tun und Lassen, aber auch Denken und Fiihlen aus
den soziokulturellen Umstinden (etwa den Produktionsbedingun-
gen) oder unbewuflten Triebimpulsen (etwa der Libido) ab-
schlieend verstanden werden konnen? Diese Herausforderung
filhrte zu einer Bliite der philosophischen Anthropologie im 20.
Jahrhundert, zu einer Zeit, als sich zunehmend die Biologie als die
Alternative zu traditionellen Selbstdeutungen profilierte.
Bezeichnenderweise lassen sich die kanonischen Texte der mo-
dernen philosophischen Anthropologie — die Werke von Max Sche-
ler, Helmuth Plessner und Arnold Gehlen — als Antworten auf die
sich jetzt entfaltende Biologie lesen. In den Anthropologien des
20. Jahrhunderts werden verschiedene Wege erkundet, auf die neue
Herausforderung zu reagieren. Sie alle sind jedoch Versuche, etwas
vom Menschen aus den Klammern der naturwissenschaftlichen Er-
klarbarkeit herauszunehmen. Dies geschieht, indem entweder der
Mensch als unauflésbar subjekthaft und einzigartig auflerhalb der
tibrigen Lebewesen gestellt wird oder indem ihm im Reich der Tie-

s Foucault 1966, S. 414.

19



