


suhrkamp taschenbuch 
wissenschaft I7 43 



Die Biologie ist zur neuen Leitwissenschaft geworden, und Jahrtausende 
philosophischer Reflexion über den Menschen können als Makulatur ein­
gestampft werden - so jedenfalls die Ansicht vieler Evolutionstheoretiker 
und Soziobiologen. Denn nur wer die Gene kenne, verstünde den Men­
schen. In der Tat beansprucht der evolutionäre Ansatz, Grundfragen der 
philosophischen Anthropologie zu beantworten: Wie erkennen wir die 
Welt? Warum kann und soll der Mensch moralisch handeln? Wie kann ein 
gesellschaftliches Zusammenleben funktionieren? 

Auch wenn es richtig ist, hybride Universalerklärungen zurückzuweisen, 
darf die große Leistungsfähigkeit der Evolutionstheorie nicht verkannt wer­
den. Sich unter Berufung auf menschliche Freiheit und Autonomie der Kul­
tursphäre von evolutionären Erklärungen einfach abzugrenzen genügt 
nicht. Vielmehr sollte die philosophische Anthropologie neu bedenken, was 
solche Erklärungen für die klassischen Einsichten der Anthropologie be­
deuten. Christian Illies stellt sich dieser Herausforderung und argumen­
tiert, daß die philosophische und die evolutionstheoretische Herangehens­
weise konstruktiver miteinander verbunden werden können, als von beiden 
Seiten oft angenommen wird. 

Christian Illies ist Professor für Philosophie der Kultur und Technik; er lehrt 
an den Technischen Universitäten Delft und Eindhoven. 



Christian Illies 
Philosophische Anthropologie 

im biologischen Zeitalter 
Zur Konvergenz von 

Moral und Natur 

Suhrkamp 



Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 

in der Deutschen Nationalbibliografie; 
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über

http://dnb.d-nb.de abrufbar.

3. Auflage 2015

Erste Auflage 2006
suhrkamp taschenbuch wissenschaft 1743

© Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 2006
Suhrkamp Taschenbuch Verlag

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Übersetzung, 
des öffentlichen Vortrags sowie der Übertragung 

durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form

(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages reproduziert

oder unter Verwendung elektronischer Systeme 
verarbeitet, vervielfältigt oder verbreitet werden.

Druck: Books on Demand, Norderstedt
Printed in Germany

Umschlag nach Entwürfen von
Willy Fleckhaus und Rolf Staudt

ISBN 978-3-518-29343-0



Inhalt 

Einleitung: Konvergenzanthropologie im biologischen Zeitalter 9 

r. Anthropologische Grundmodelle . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 17 

r.r. Philosophisch nach dem Menschen fragen . . . . . . . . 17 

1.2. Der philosophische Anspruch der Evolutionsbiologie 21 

1.3. Die Notwendigkeit philosophischer Anthropologien 24 

1.4. Die vier Wege der Anthropologie......... . . . . . . . 27 

r. 5. Konvergenzanthropologie als synthetische 
Anthropologie im engeren Sinne . . . . . . . . . . . . . . . . 44 

2. Die ideengeschichtliche Stellung Darwins . . . . . . . . . . . . 50 

2.r. Voraussetzungen der modernen Biologie. . . . . . . . . . 50 

2.2. Evolutionstheorien vor Darwin . . . . . . . . . . . . . . . . . 64 

2.3. Die natürliche Auslese als Kausalerklärung 
der Evolution . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 71 

2-4- Die Begründung der Theorie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 76 

2.5. Teleologie und natürliche Selektion. . . . . . . . . . . . . . Sr 

3· Der Darwinismus seit Darwin. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 91 

3.1. Selektion und Synthetische Theorie.............. 91 

3.2. Verhaltensmerkmale als Anpassung: 
die klassische Ethologie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 93 

3·3· Soziobiologie und Evolutionspsychologie . . . . . . . . . 97 

3-4- Evolutionäre Erklärungen der Kultur. . . . . . . . . . . . . ror 

3·5· Spekulation, Selbstüberschätzung und 
der heuristische Wert der Evolutionstheorie . . . . . . . !09 

3.6. Resümee . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . rr8 

4· Die Moral der Genmaschine . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . r2o 

4.1. Das moralische Tier . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120 

4.2. Kooperation und Altruismus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 122 

4·3· Aggression........... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 134 

4-4- Gefühle und kognitive Vermögen . . . . . . . . . . . . . . . 145 

5· Moral und Menschenbild . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 156 

p. Anthropologie und Ethik ...................... 156 

usr58
Durchstreichen



p. Die Moral im philosophischen Sinne . . . . . . . . . . . . r6r 

5 · 3 ·  Die Beiträge der Evolutionswissenschaften .  . . . . . . . 172 

5-4- Die Grenzen der Evolutionswissenschaften . . . . . . . 175 

5·5· Ausblick . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  r86 

6. Der Mensch im Schatten der Gene . . . . . . . . . .  . . . . . . . . r87 

6. r .  Vorbemerkung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . r87 
6 .2 .  Ist der Mensch sich selbst der Nächste? . . . . . . . . . . r88 

6 . 3 .  Freiheit und genetischer Zwang . . . . . . . . . . . . . . . . 202 

6-4- Eine kurze Bilanz . . . . . . . . . .  . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2 12  

7 ·  Die Moral im Schatten der  Gene. . . . .  . . . . . . . . . . . . . . . 214 

7 . r .  Die evolutionäre Unableitbarkeit der Moral . . . . . . . 214 

7 .2 .  Moral als I llusion . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  225 

8. Die moralische Orientierbarkeie des Menschen . . . . . . . . 236 

8. r .  Der Effektivitätsimperativ der Moral . . . . . . . . . . . . 236 

8.2. Die Versittlichung natürlicher Anlagen . . . . . . . . . . 247 

8. 3 .  Die Ambivalenz des Umsetzungswissens . . . . . . . . . 272 

9 ·  Die kulturelle Evolution der Moralsysteme . . . . . . . . . . . . 28r 

9 . r .  Die Tauglichkeit der  Moral für d ie  Wirklichkeit . . . 28r 

9 . 2 .  Die vernünftige Hoffnung der Moral auf einen 
evolutionären Erfolg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 287 

9·3· Grenzen des evolurionären Erfolges der Moral . . . . . 307 

ro. Die Konvergenz von Moral und Natur . . . . . .  . . . . . . . . . 3 12 

ro . r .  Die widerspenstige Natur . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3 I2 

ro .2 .  Gentechnische Phantasien und andere Irrwege . . . . 320 

ro . 3 .  Konvergenz als Aufgabe und Ziel des Menschen . . . 327 

Bibl iographie .  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 336 

Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 356 



Man thut am besten anzunehmen, 
daß die Natur im Menschen 
nach demselben Ziel hinwirkt 
wohin die Moralität treibt. 

Immanuel Kant, 
»Vorarbeiten zum Ewigen Frieden<< 





Einleitung: 
Konvergenzanthropologie im 

biologischen Zeitalter 

Der Mensch im biologischen Zeitalter 

Wir leben. Wir bewegen und ernähren uns, haben Sinne und Be­
dürfnisse, leben in Gruppen mit Artgenossen und pflanzen uns eif­
rig fort. Das haben wir mit den anderen Tieren gemein, aber wir 
sind ihnen doch nicht gleich, denn wir sind das aufrecht gehende 
Lebewesen mit einem wachen, bewußten Verstand. Wir planen und 
überlegen, was wir tun, wir versuchen die Welt zu verstehen, wir ha­
ben Sprache, Kultur, Religion und Kunst .  Die gleichzeitige Nähe 
und Ferne zu den Tieren beschäftigt die Menschheit seit ihrer kul­
turellen Morgendämmerung. Die steinzeitliehen Höhlenbilder von 
Les Tris-Freres zeigen eine menschliche Gestalt umringt von Tieren; 
der vor 30 .000 Jahren aus Mammutelfenbein geschnitzte >Löwen­
mensch< aus Hohlenstein-Stadel verbindet Mensch und Tier zu ei­
nem aufrecht schreitenden Wesen. Und die alten Religionen kennen 
zahlreiche Mensch-Tier-Gottheiten, e twa die Sphinx der Ägypter, 
die äthiopische Löwengöttin Apedemak und den elefantenköpfigen 
Hindugott Ganesh. 

Längst ist unser Blick auf das Tierhafte des Menschen nüchterner 
geworden. Zur Sphinx pilgern nur noch Touristen, und wir verste­
hen die Natur nicht mehr als Werk der Gottheiten und Dämonen, 
sondern als Wirkungen von Naturgesetzen und Selektionsgesche­
hen . Hinter der Fülle der Lebensformen wähnte man einst eine 
höhere Weisheit, vor der man ehrfürchtig die Knie beugte; aber in 
den Wissenschaften hat sie längst der blinde Zufall entthront. Wir 
leben im biologischen Zeitalter: Die Biologie, vor allem die Evolu­
tionsbiologie und Neurobiologie beanspruchen, unsere nebulösen 
Selbstverklärungen zu beenden; nach so vielen Mythen winkt end­
lich eine wissenschaftliche Antwort auf die Frage nach dem Men­
schen. 

Damit knüpft die Biologie an die Tradition neuzeitlicher Selbst­
besinnung an, die von unterschiedlichen Herangehensweisen be­
stimmt wurde; von Theologie und Metaphysik, von der Ge-

9 



schichtswissenschaft und im 19. Jahrhundert vor allem von Psycho­
analyse und den Sozialwissenschaften. Die Biologie sticht unter die­
sen Deutungsversuchen deswegen hervor, weil sie umfassende kau­
salwissenschaftliche Erklärungen für das Natur- und zunehmend 
auch für das Geistwesen Mensch anbietet. Seit dem Triumph der 
Physik im r6. Jahrhundert sind solche Erklärungen das Paradigma 
der objektiv-wissenschaftlichen Erfassung eines Phänomens und 
seiner Zusammenhänge. 

Der kausalwissenschaftliche Anspruch der Biologie begann mit 
Charles Darwin, der nicht nur die Entstehung der Tier- und Pflan­
zenarten (einschließlich des affenartigen Menschen) erklären woll­
te, sondern auch das Verhalten der Tiere und des Menschen . In The 
Descent ofMan und The Expression ofthe Emotions in Man andAni­
ma ls wird der emotionale Bereich des Menschen evolutionär-funk­
tional erschlossen ; und selbst Phänomene wie Sprache, Religiosität 
und Moral finden hier eine kausale Erklärung. In seinem Tagebuch 
notiert Darwin:  1 

Die Entstehung des Menschen nun bewiesen. Die Metaphysik muß auf­
blühen. Derjenige, der den Pavian versteht, täte mehr für die Metaphysik als 
Locke. 

Und etwas später heißt es dann: 

Der Geist  des Menschen ist  um nichts vollkommener a ls  die Instinkte der 
Tiere für alle Wechselfälle & die sich verändernden Umstände [angepaßt]. 

In den meisten Fällen blieben Darwins Untersuchungen menschli­
cher Eigenarten allerdings allgemein und lediglich programmatisch . 
Von der Verhaltensbiologie (der Ethologie, später der Soziobiologie) 
und jüngst von der Evolutionspsychologie wurde der Faden dann 
weitergesponnen; sie vertieften Darwins Ansatz in vielen Einzelun­
tersuchungen. Das Ziel dieser Wissenschaften sind evolutionäre Er­
klärungen für Verhaltensweisen und spezifische kognitive Leistun­
gen.  Liebe, Freundschaft, Feindschaft werden analysiert; Theorien 
über Selbstsucht, Selbstaufopferung und soziale Interaktionen an­
geboten, die Sprache evolutionär gedeutet und auch das mensch­
liche Gewissen als Anpassungsleistung verstanden .  Es geht um nicht 
weniger als um eine neue Einheitswissenschaft, die alle anderen 

r Eintrag M 84, die folgende Notiz ist M 1 23 (Darwin r836- r 844, S .  44 und S .  63 ) .  

10 



einschließt. 2 Der Soziobiologe E. 0. Wilson arbeitet an einem sol­
chen Projekt, und eines seiner Bücher hat den bezeichnenden Titel: 
Consilience. The Unity of Knowledge.3 Daniel Dennetts darwini­
stisch-metaphysische Universaldeutung der Wirklichkeit und des 
Menschen erhebt einen ähnlich umfassenden Anspruch. Nicht nur 
für das Bewußtsein und die Moral bietet er in Darwin 's Dangeraus 
Idea eine evolutionäre Erklärung, sondern auch für »alle s was Be­
deutung hat« . 4  Daß wir der Welt, Kulturphänomenen oder unserer 
Existenz einen Sinn zusprächen,  sei eine zufällig entstandene und 
dann selektionierte Eigentümlichkeit des Menschen, der keine 
tatsächliche Bedeutung dieser Dinge gegenüberstehe: 

Wirkliche Bedeutung, die Art von Bedeutung, welche unsere Worte und 
Ideen haben, ist selbst das Emergenzprodukt eines ursprünglich bedeu­
tungslosen Geschehens.' 

Jede vermeindich subjektunabhängige Bedeutungsdimension ist 
nach Dennett evolutionär-funktional reduzierbar; wir sind nur will­
fährige Automaten, mechanisch gesteuert von den intentionslosen 
Genen : >>Sie sind die bedeutungslosen Bedeutungsträger, nicht wir!<< 

Das biologische Zeitalter hat unterdessen noch ein anderes Ge-
2 Es muß h inzugefügt werden,  daß dieser Anspruch, e ine neue Einheitswissen­

schaft zu sein ,  keineswegs allgemein erhoben wird. Vor allem Phi losophen und 
\Vissemchaftstheoretiker betonen, dafl auch i n  den Naturwissenschaften alles 
Wissen fragmenrarisch und perspektivisch sei .  Köchy spricht von einem »Grund­
kennzeichen« der gegenwärtigen Phi losophie (und Wissenschaftstheorie) , daß sie 
e in »engagiertes Votum zugunsten pluralistischer Interpretationsmöglichkeiten der 
Weit« abgebe und daß sie, wie etwa bei Derrida und Lyotard besonders deutl ich, 
»jedem totali tären Ordnungsstreben den Krieg erklärt« (Köchy 1996, S .  318; vgl .  
die ausführl iche Diskussion von naturwissenschaftl ichen Ganzheitskonzepten i n  
Köchy 1 997 ) .  Bezeichnenderweise erheben die  einheitswissenschaftl ichen An­
sprüche vor allem Naturwissenschaftler wie E.O. Wilson, nicht Wissenschafts­
theoretiker. 

3 Der altertüml iche Begriff consilience bedeutet soviel wie »Zusammenfal len«;  Wil­
son spielt auf Will iam Whewell ( 1794-1866) an, der consilience als Qual i täts­
merkmal für wissenschaftl iche Theorien bezeichnete. Whewell  verstand darunter 
die Mögl ichkeit, mit einer Theorie möglichst viele verschiedene Einzelergebnis­
se erklären und verbinden zu können.  Dies ist n icht zuletzt deswegen e in i nteres­
santes Kriterium für die Evolutionstheorie, da sie keine (oder noch keine) ex­
perimenrelle Bestätigung findet. Zu Whewell und seiner Bedeutung für Darwin 
siehe unten S .  477 f. 

4 Dennett 1995. S .  520. 
5 Ebd. ,  S. 427 (dort ist auch das folgende Zitat zu finden). 

II 



sieht, denn das Wissen um biologische Zusammenhänge bereitet 
zunehmend einer technischen Fertigkeit den Weg, Lebensphä­
nomene, einschließlich uns selbst, zu verändern und zu gestalten. 
Wir greifen biotechnisch handelnd in das Leben ein, das einmal der 
Inbegriff des Unverfügbaren war. Der Mensch als Demiurg der 
Natur tritt damit an die Stelle der blind wirkenden Selektion. Die 
neuen Möglichkeiten berühren unser Selbstverständnis ebenso 
grundlegend wie die naturwissenschaftliche Erklärbarkeie Sicher 
bedrohen uns andere Techniken und ihre Folgen gegenwärtig viel 
unmittelbarer, man denke etwa an Kriege oder die Umweltzer­
störung. Auch hat die biotechnische Revolution noch keine welt­
umspannende Wirkung entfaltet, die mit der von Computern oder 
des Internets vergleichbar wäre. Aber die Biotechnik wirft 
grundsätzliche Fragen darüber auf, was es bedeutet, Mensch zu sein. 
Wo beginnt, wo endet das Wesen, welches wir gewohnt sind in den 
Mittelpunkt unserer Weltdeutung zu setzen? Wie groß die Verun­
sicherung ist, zeigen die ethischen Debatten, welche zum Beispiel 
die Präimplantationsdiagnostik oder die Nutzung embryonaler 
Stammzellen begleiten. Doch sie seien nur »erste Vorzeichen<< ,  
meinte j üngst Jeremy Rifkin:  »Wir werden schwierige Debatten und 
Kämpfe ausfechten, bis wir das Zeitalter der Biologie richtig defi­
nieren.«6 

Zu dieser Definition wird gehören, uns als Menschen angemes­
sen zu erfassen und zu bestimmen. Vermeintlich sicher Gegebenes, 
das unser Menschenbild so lange bestimmte, allem voran die Natur 
des Menschen, beginnt zu wanken. Einerseits gerät das Genom in 
den Bereich des Verfügbaren, so daß wir mittels der Gene neue Le­
bewesen und wohl bald auch neue Menschen und Mensch-Tier­
Chimären entwerfen und bauen können. Andererseits schwindet 
der Unterschied zwischen Mensch und technischem Artefakt. Vor 
allem Nanotechnologen entwerfen eine Vision des Menschseins, in 
der selbst-replizierende Kleinstroboter durch unseren Körper wan­
dern, um Krankheiten zu besiegen und uns ewig jung zu halten, 
oder in der sich Organisches mit Artifiziellem zu hochleistungsfähi­
gen Konglomeraten verbindet. Was wird unser technisch erweiter­
tes Gehirn noch für Wunder vollbringen?!  Und wie werden wir 
>>feuchten Computern<< ,  j enen mit Neuronen verbundenen Artefak-

6 ( http://www. netdoktor.de/fearure/stammzel len .htm ) ;  23. J. 2004. 

12 



ten, begegnen? Jürgen Habermas diagnostiziert eine bevorstehende 
>>Selbsttransformation der Gattung<< :7 

Es geht um die biotechnische Entdifferenzierung von tief verwurzelten ka­
tegorialen Unterscheidungen, die wir in unseren Selbstbeschreibungen bis­
her als invariant unterstellt haben. 

Konvergenzanthropologie 

Was bleibt? Was geht? Was kommt hinzu? Im Lichte neuen Wissens 
müssen wir uns neu bestimmen. Dazu soll in diesem Buch ein Bei­
trag geleistet werden. Was läßt sich von dem alten Selbstbild be­
wahren, wenn der Mensch evolutionär erklärbar und biotechnisch 
rekonstruierbar geworden sein wird? In besonderer Weise soll es da­
bei um uns als moralfähige oder moralische Wesen gehen. Wir sind 
das eigentümliche Tier, das einerseits Teil der Natur ist und eine evo­
lutionäre Geschichte hat, andererseits sich unter die Ansprüche von 
moralischen Regeln und Werten stellt, die uns nicht naturalisierbar 
erscheinen. Wie kommt beides zusammen - und wie ist beides im 
Menschen verbunden? Die folgenden Überlegungen sollen Baustei­
ne einer allgemeinen Anthropologie sein, die einen solchen 
Brückenschlag anstrebt.  Evolutionäres Gewordensein soll vermittelt 
werden mit dem anspruchsvollen Begriff einer Moral, die sich auf 
die Vernunft stützt. 

Es ist nötig, die Einsichten der Naturwissenschaft in die Natur 
des Menschen ernst zu nehmen, auch wenn viele Erklärungen der 
Evolutionsbiologie noch hypothetisch sind und ihre Durchführung 
viel Zeit beanspruchen wird, denn das Programm der Biologie und 
Evolutionswissenschaften ist durchaus plausibel. Statt uns mit dem 
Verweis auf den hypothetischen Charakter vieler Ergebnisse zu im­
munisieren, sollten wir vorausschauend fragen: Bedroht es unser 
Selbstbild als Moralwesen, wenn vieles, was traditionell für einen 
unerschütterlichen, eigenständigen Bereich des Geistigen oder der 
Moral gehalten wurde, in den evolutionswissenschaftlichen Natura­
lisierungsstrudel gerät? 

Wir sind ein Naturwesen, das zugleich mit seinem Bewußtsein 
weit über alle anderen Naturwesen hinausragt. Darum verstehen 
wir den Menschen nur, wenn wir ihn weder als reines Vernunfrwe-

7 Habermas 200!, S . 42; das folgende Zitat findet sich auf S .  77· 

13 



sen betrachten noch allein auf seine biologische Natur schauen. Das 
gilt ganz allgemein, besonders aber für den Menschen als Moral­
wesen. Die zentrale These der folgenden Untersuchungen lautet, 
daß der Mensch nicht nur in einem allgemeinen Sinne von Natur 
aus moralfähig ist, sondern gerade für ein Verhalten gemäß derjeni­
gen Werte und Normen evolutionär angelegt zu sein scheint, die 
auch von der Vernunft als gültig und richtig eingesehen werden 
können . Unsere äußere Gestalt, unsere Anlagen und Dispositionen 
befähigen uns, in der Weise zu handeln ,  die wir vernünftigerweise 
für moralisch halten. Dies ist der entscheidende Punkt der folgen­
den Ausführungen : Die natürlichen Anlagen des Moralwesens 
Mensch und die Forderungen der Vernunftmoral weisen in dieselbe 
Richtung; sie konvergieren in dem moralisch handelnden Men­
schen. Dabei kommt es keineswegs immer oder von alleine zur Kon­
vergenz, sondern sie ist eine Möglichkeit, deren praktische Realisie­
rung uns aufgegeben ist. Sowohl im individuellen Bereich als auch 
im intersubjektiv kulturellen Bereich ist Konvergenz das Ziel, das 
wir handelnd erreichen müssen.  

Das führt zu einem Verständnis unseres Selbst, bei  dem die 
Anthropologie zu einer normativen Anthropologie wird. Für das 
Menschenbild, das die Selbstbestimmung mit dem Verweis auf ein 
solches Ziel verbindet, wird hier der Ausdruck Konvergen zanthropo­
logie verwendet. Damit soll das normativ-dynamische Moment be­
tont werden, ohne das wir uns selbst nicht angemessen verstehen. 
Mensch zu sein heißt,  s ich auf etwas hin bewegen zu sollen. Zu­
gleich hat es Konsequenzen für die Ethik: Wenn wir das Erreichen 
dieses Konvergenzpunkts als moralische Forderung akzeptieren , 
wird die Vernunftethik das berücksichtigen müssen, und es wird 
Einfluß darauf haben, wie wir Werte und Normen formulieren. 

Die Konvergenzanthropologie knüpft mit ihrem Programm in­
sofern an die Tradition klassischer Anthropologien an, als es darum 
geht, den Menschen aus seinen höchsten Vermögen und Leistun­
gen heraus zu verstehen . Sie ist aber keine reine Vernunftanthro­
pologie, da sie die Aufgabe ernst nimmt, Vernunfteinsichten mit 
empirischem Wissen zu verbinden, da wir ein evolutionsgeschicht­
lich gewordenes Naturwesen sind, dessen Vermögen kausal erklärt 
werden kann - einschließlich der Anlage zum moralischen Han­
deln.  

Auch wenn es in diesem Buch vor allem um die Konvergenz von 

14 



Moral und Natur im Menschen gehen wird, ist dies nur ein Teil ei­
nes umfassenderen Programms. Eine der Komplexität des Men­
schen angemessene Anthropologie muß neben dem Guten auch das 
Wahre und Schöne einschließen, um es in der Begrifflichkeit der 
klassischen Philosophie auszudrücken. Denn diese drei Bestim­
mungen und Qualitäten erheben alle einen Geltungsanspruch und 
sind zugleich Beschreibungen für Leistungen des Naturwesens 
Mensch . Offensichdich sind wir von Natur aus in der Lage, gültige, 
wahre Vernunfteinsichten zu haben. (Diese Möglichkeit läßt sich 
nicht widerspruchsfrei bestreiten, denn auch die Behauptung, keine 
gültigen Einsichten haben zu können, beansprucht, selbst eine gül­
tige Einsicht zu sein . )  Und in einer richtigen Einsicht konvergieren 
Wahrheit (im Sinne eines Geltungsanspruchs) und Natur (im Sin­
ne einer erfolgreichen Erkenntnishandlung eines Naturwesens) . Die 
Konvergenzanthropologie wird also auch erklären müssen, was es 
heißt, zu einem Lebewesen evolviert zu sein, das zu wahren Ein­
sichten befähigt ist. Schwierig ist die Situation in der Ästhetik. Zwar 
ist der Mensch auch ein Naturwesen, das Schönes erschaffen und 
genießen kann - aber es ist weniger deutlich, ob in einem solchen 
Akt auch zwei Geschehen konvergieren. Welcher Art sind die Gel­
tungsansprüche ästhetischer Urteile? Das kann hier offenbleiben; es 
soll in diesem Buch allein um die Frage nach dem Guten als Kon­
vergenzpunkt gehen. 

Dank 

Viele Menschen halfen in vielfältiger Weise beim Zustandekommen 
dieses Buches, etwa indem sie einzelne Kapitel kommentierten , 
durch Gespräche und Diskussionen meine Gedanken schärften, in­
dem sie mir bereitwillig Fragen beantworteten oder Teile der Arbeit 
kritisch lasen. Besonders möchte ich dafür Chrisroph Freiherr von 
Campenhausen, Bernd Goebel, Florian Illies, Friederike Illies, Hel­
ga Illies, Eberhard Kerlen, Dietrich Koch, Nina Riedler, Andreas 
Spahn, Christian Spahn, Mathias Trennert-Helwig, Eckart Voland 
und Manfred Wetze! danken. Vorbildlich war schließlich die Be­
treuung durch Eva Gilmer vom Suhrkamp Verlag, die das ganze 
Buch (außer diesem Satz) sorgfältig las ,  mich so vor zahlreichen Feh­
lern bewahrte und inhaltlich wertvolle Anmerkungen machte . 



Das Buch ist meinem Vater gewidmet, der mir als erster die Augen 
für das Wunder des konvergenzfähigen Naturwesens Mensch öffne­
te. 

! 6  



I. 

Anthropologische Grundmodelle 

1 . 1 .  Philosophisch nach dem Menschen fragen 

Warum ist sich der Mensch überhaupt eine Frage? Die allgemeine 
Antwort lautet: Weil ihm alles eine Frage ist. Platon sprach vom 
Staunen, mit dem alles Philosophieren begänne - und Staunen ist 
die Urform des Fragens. In besonderer Weise spitzt sich die Frage 
auf den Menschen zu, wenn sein Fragen selbst zur Frage wird. 

Wir fragen ,  indem wir nach der Möglichkeit der Frage forschen, bereits 
nach dem Menschen selbst. Wer ist er, der nicht einfach in seinem Dasein 
aufgeht, sondern es fragend zu umgreifen vermag und das, wenn er zu ei­
nem Verständnis seiner selbst kommen will ,  auch muß? '  

So bringt es Georg Scherer auf den Punkt. Daher i s t  d ie  Anthropo­
logie im weiteren Sinne so alt wie unsere Fähigkeit zum Nachden­
ken .  Allerdings blieb die Frage nach dem Menschen für eine lange 
Zeit ein untergeordneter Aspekt umfassender Problemstellungen. 
>>Was ist der Mensch, daß du seiner gedenkst?<< ,  wundert sich der 
Sänger des 8. Psalms, fragt damit aber nicht eigentlich nach dem 
Menschen, sondern nach Gott, an den diese Frage auch gerichtet ist. 
Platon, Aristoteles und die anderen bedeutenden Philosophen der 
Tradition betrachten die Frage nach dem Menschen als Teilfrage 
einer allgemeinen Ontologie, Naturphilosophie, Ethik oder politi­
schen Philosophie. Auch dort, wo eigenständige Bücher dem Men­
schen gewidmet sind, wie in dem Mitte des 13 . Jahrhunderts verfaß­
ten De homine von Albertus Magnus oder in Giovanni Pico della 
Mirandolas De hominis dignitate von 1496, ist die religiös-metaphy­
sische Einordnung des Menschen ein vorrangiges Ziel. Als eigene 
Disziplin etabliert sich die philosophische Anthropologie erst seit 
der Aufklärung. Zwischen 1790 bis 1830 wenden sich nicht nur Kant 
und Herder dem Thema zu, sondern es erscheinen allein in 
Deutschland rund 50 weitere Werke mit dem Begriff Anthropologie 
im Titel . 2  

r Scherer 1 9 8 0 ,  S .  28 f. 
2 Nach Marquard 197 1 ,  S .  37 1 .  

17 



Daß der Mensch in dieser Zeit zu einem Zentralthema der Refle­
xion wird, läßt sich als Folge dreier Entwicklungen verstehen. Er­
stens ist die AufWertung des Individuums seit der Renaissance zu 
nennen. Der einzelne in seiner jeweiligen Besonderheit, Einmalig­
keit und Freiheit rückt ins Blickfeld. Zweitens wandeln sich die Er­
klärungsparadigmen und die Blickrichtung der Ph ilosophie: Die 
Anthropologie beginnt, so schreibt Helmuth Plessner, nach dem 
Ende der >>Klammern des theologischen Welrbildes« . 3  Für Jahrtau­
sende herrschte die theologisch-metaphysische Herangehensweise 
vor, aber zunehmend wandte sich die Reflexion dem Vernunftwesen 
Mensch zu, paradigmatisch vor allem bei Descartes, dann episte­
mologisch zugespitzt in Kants Frage nach der Erkenntnisfähigkeit 
des Subjekts . Der Mensch wird zentral, wenn auch weiterhin im 
Rahmen des umfassenderen Projekts einer prima philosophia. Bei 
Hege! wird das besonders deutlich, der in seiner Enzyklopädie der 
philosophischen Wissenschaften eine ausführliche Anthropologie ent­
wirft,  sie aber als Teil des >>subjektiven Geistes« betrachtet, der eine 
Vorsrufe des >>objektiven« bzw. >>absoluten Geistes« ist .4 So ist noch 
für Hege! der Mensch nur angemessen zu verstehen, wenn man sei­
ne Stellung innerhalb einer allgemeinen Metaphysik begreift .  Aber 
das Tor zu einer genuin philosophischen Untersuchung des Men­
schen und seines Wesens ist aufgestoßen, und je  mehr die Philoso­
phie sich kritisch gegen allgemeine metaphysische Entwürfe richtet, 
desto stärker wird die Rolle der Anthropologie als eigenständige 
Disziplin oder sogar als Grunddisziplin der Philosophie. Mit weit 
ausholenden Schritten geht der Linkshegelianer Ludwig Feuerbach 
diesen Weg, indem er ausdrücklich verlangt, daß die Anthropologie 
an die Stelle der Theologie und Geschichtsmetaphysik treten solle. 
Eine solche AufWertung findet sich auch bei anderen dezidiert anti­
metaphysischen Denkern wie Kar! Marx, Friedrich Nietzsche oder 
Sigmund Freud, die hoffen,  nach dem >Tod Gottes< im Menschen 
den neuen Angelpunkt der Welterklärung zu finden. Drittens wird 
der Mensch seit dem 19. Jahrhundert zunehmend Gegenstand der 
Wissenschaften . Zwar gab es schon frühere Deutungen des Men­
schen als Maschine, L'homme machine, wie das berühmte Werk La 
Mettries von 1748 heißt, aber diese blieben kühne Entwürfe eines 
Programms, das zu seiner Zeit keine naturwissenschaftliche Stütze 
3 Plcssncr 1937, S. 34-
4 Vgl. Hcgelr8r7. Bd. 3 .  S . 43 fl: 

1 8  



fand. Statt Erklärungen organischer oder psychischer Prozesse bie­
ten die Autoren jener Zeit nur technische Analogien. Erst seit dem 
späten 19. Jahrhundert gibt es ernstzunehmende wissenschaftliche 
Theorien über die Welt des Lebendigen. 

Michel Foucault hat zu Recht angemerkt, daß es stets Probleme 
gewesen seien, die den Menschen zum Nachdenken über sich selbst 
gebracht haben: 

Es gibt gar keinen Zweifel, dafl das historische Aufrauchen einer jeden Hu­
manwissenschaft sich anläfllich eines Problems, einer Forderung, eines Hin­
dernisses theoretischer oder praktischer Ordnung vol lzogen hat.' 

Er unterscheidet im folgenden drei Typen von Humanwissenschaf­
ten, die von der Biologie, der Ökonomie bzw. den Sprachwissen­
schaften ausgehen. Man könnte auch die Psychoanalyse und die 
Sozialwissenschaften nennen; denn sie alle sind ja Versuche, 
menschliches Handeln, Fühlen und Denken systematisch zu erfas­
sen und wissenschafdich zu erklären. Sie alle führen deswegen zu 
Problemen, weil sie traditionelle Elemente des menschlichen Selbst­
verständnisses, vor allem seine Selbstbestimmtheit, in Frage stellen. 
Ist der Mensch ein Gegenstand der Wissenschaften unter vielen an­
deren, dessen Tun und Lassen , aber auch Denken und Fühlen aus 
den soziokulturellen Umständen (etwa den Produktionsbedingun­
gen) oder unbewußten Triebimpulsen (etwa der Libido) ab­
schließend verstanden werden können? Diese Herausforderung 
führte zu einer Blüte der philosophischen Anthropologie im 20. 
Jahrhundert, zu einer Zeit, als sich zunehmend die Biologie als die 
Alternative zu traditionellen Selbstdeutungen profilierte. 

Bezeichnenderweise lassen sich die kanonischen Texte der mo­
dernen philosophischen Anthropologie - die Werke von Max Sche­
ler, Helmuth Plessner und Arnold Gehlen - als Antworten auf die 
sich jetzt entfaltende Biologie lesen . In den Anthropologien des 
20. Jahrhunderts werden verschiedene Wege erkundet, auf die neue 
Herausforderung zu reagieren. Sie alle sind jedoch Versuche, etwas 
vom Menschen aus den Klammern der naturwissenschaftlichen Er­
klärbarkeit herauszunehmen. Dies geschieht, indem entweder der 
Mensch als unauflösbar subjekthaft und einzigartig außerhalb der 
übrigen Lebewesen gestellt wird oder indem ihm im Reich der Tie-

5 Foucault 1966, S .  414. 

'9 


