Ein philosophisches Lesebuch
Herausgegeben von
Wilhelm Weischedel



Immanuel Kants Werk hat die Vorstellung von Mensch und Welt auf
Dauer verindert. Seine Texte markieren den Hohe- und Endpunkt
der Aufklirung, deren Methodik er nun selbstreflexiv auf die Fi-
higkeiten und Grenzen der Vernunft anwendet. Der philosophische
»Alleszertriimmerer¢, wie seine Zeitgenossen ihn nannten, legte mit
seinen drei Kritiken und anderen Schriften einige der anspruchsvoll-
sten und einfluBreichsten Texte der philosophischen Literatur iiber-
haupt vor. Trotzdem meldete der revolutionire Denker, der zeit sei-
nes Lebens einen strengen, duBerlich ereignisarmen Lebenswandel in
der preuBischen Provinzstadt Konigsberg flihrte, sich oft in dffent-
lichen Debatten zu Wort, die ein breites Publikum ansprachen und
alltiaglichere Themen behandelten.

Im vorliegenden Band wird der Denker und Diskutant Kant inter-
essierten Lesern — tiber den Kreis der Fachgelehrten hinaus — in fal3-
licher Form vorgestellt. Wilhelm Weischedel, Kantexperte und -her-
ausgeber, hat eine griindliche, reprisentative und lesbare Auswahl
getroffen, die Themengebiete von »Metaphysik« bis »Frauenzim-
mer, von »Sittengesetz« bis »Lachen und Weinen« umfafit. Im Mit-
telpunkt der Sammlung steht der Mensch als erkennendes, sittliches,
isthetisches, politisches, transzendierendes, geschichtliches und phy-
sisches Wesen. Diese Themenvielfalt lidt zu einem intellektuellen
Abenteuer ein, das ganz im Sinne von Kants beriihmtestem Aus-
spruch liegt: »Sapere aude! Habe Mut, dich deines eigenen Verstandes
zu bedienen!«



insel taschenbuch 2991
Denken mit Kant

@






Denken mit Kant

Ein philosophisches Lesebuch
Herausgegeben von
Wilhelm Weischedel

Insel Verlag



4. Auflage 2017

Erste Auflage 2004
insel taschenbuch 29971
© Insel Verlag Frankfurt am Main und Leipzig 1974
Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das der Ubersetzung,
des offentlichen Vortrags sowie der Ubertragung
durch Rundfunk und Fernsehen, auch einzelner Teile.
Kein Teil des Werkes darf in irgendeiner Form
(durch Fotografie, Mikrofilm oder andere Verfahren)
ohne schriftliche Genehmigung des Verlages
reproduziert oder unter Verwendung elektronischer Systeme
verarbeitet, vervielfiltigt oder verbreitet werden.
Vertrieb durch den Suhrkamp Taschenbuch Verlag
Printed in Germany
Umschlag: hifmann, heilmann, hamburg

ISBN 978-3-458-34691-3



Denken mit Kant












L
Der Mensch als erkennendes Wesen






1. Aufklirung

Aufklirung ist der Ausgang des Menschen aus seiner
selbst verschuldeten Unmiindigkeit. Unmiindigkeit ist
das Unvermdgen, sich seines Verstandes ohne Leitung
eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet ist diese
Unmiindigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am
Mangel des Verstandes, sondern der EntschlieBung und
des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines andern zu
bedienen. Sapere aude! Habe Mut, dich deines eigenen
Verstandes zu bedienen! ist also der Wahlspruch der
Aufklirung. (VI 53)

Faulheit und Feigheit sind die Ursachen, warum ein so
groBer Teil der Menschen, nachdem sie die Natur lingst
von fremder Leitung frei gesprochen, dennoch gerne
zeitlebens unmiindig bleiben und warum es anderen so
leicht wird, sich zu deren Vormiindern aufzuwerfen. Es
ist so bequem, unmiindig zu sein. Habe ich ein Buch, das
flir mich Verstand hat, einen Seelsorger, der flir mich
Gewissen hat, einen Arzt, der flir mich die Diit beurteilt,
usw.: so brauche ich mich ja nicht selbst zu bemtihen. Ich
habe nicht nétig zu denken, wenn ich nur bezahlen kann;
andere werden das verdrieBliche Geschift schon fiir
mich {ibernehmen. DaB der bei weitem groBte Teil der
Menschen (darunter das ganze schone Geschlecht) den
Schritt zur Miindigkeit, auBer dem, daB er beschwerlich
ist, auch fiir sehr gefihrlich halte: dafiir sorgen schon
jene Vormiinder, die die Oberaufsicht iiber sie giitigst
auf sich genommen haben. Nachdem sie ihr Hausvieh
zuerst dumm gemacht haben und sorgfiltig verhiiteten,
daB diese ruhigen Geschépfe ja keinen Schritt aufler dem
Gingelwagen, darin sie sie einsperreten, wagen durften:

13



so zeigen sie ihnen nachher die Gefahr, die thnen drohet,
wenn sie es versuchen, allein zu gehen. (VI 53f)

Ein Mensch kann zwar filir seine Person und auch als-
dann nur auf einige Zeit, in dem, was ihm zu wissen ob-
liegt, die Aufklirung aufschieben; aber auf sie Verzicht
zu tun, es sei fur seine Person, mehr aber noch fiir die
Nachkommenschaft, heiit die heiligen Rechte der
Menschheit verletzen und mit FiiBen treten. (VI 58)

Zu dieser Aufklirung wird nichts erfordert als Freiheit,
und zwar die unschidlichste unter allem, was nur Frei-
heit heien mag, nimlich die: von seiner Vernunft in al-
len Stiicken 6ffentlichen Gebrauch zu machen. Nun hére
ich aber von allen Seiten rufen: risonniert nicht! Der Of-
fizier sagt: risonniert nicht, sondern exerziert! Der Fi-
nanzrat: risonniert nicht, sondern bezahlt! Der Geistli-
che: risonniert nicht, sondern glaubt! (Nur ein einziger
Herr in der Welt sagt: risonniert, so viel ihr wollt und
woriiber ihr wollt; aber gehorcht!) Hier ist iiberall Ein-
schrinkung der Freiheit. (V155)

Es wiirde sehr verderblich sein, wenn ein Offizier, dem
von seinen Oberen etwas anbefohlen wird, im Dienste
iiber die ZweckmaiBigkeit oder Niitzlichkeit dieses Be-
tehls laut verniinfteln wollte; er mufB gehorchen. Es kann
ihm aber billigermaBen nicht verwehrt werden, als Ge-
lehrter Giber die Fehler im Kriegesdienste Anmerkungen
zu machen und diese seinem Publikum zur Beurteilung
vorzulegen. Der Biirger kann sich nicht weigern, die
ihm auferlegten Abgaben zu leisten; sogar kann ein vor-
witziger Tadel solcher Auflagen, wenn sie von ihm ge-
14



leistet werden sollen, als ein Skandal (der allgemeine Wi-
dersetzlichkeiten veranlassen konnte) bestraft werden.
Eben derselbe handelt demohngeachtet der Pflicht eines
Biirgers nicht entgegen, wenn er, als Gelehrter, wider
die Unschicklichkeit oder auch Ungerechtigkeit solcher
Ausschreibungen o6ffentlich seine Gedanken duBert.
Eben so ist ein Geistlicher verbunden, seinen Katechis-
musschiilern und seiner Gemeine nach dem Symbol der
Kirche, der er dient, seinen Vortrag zu tun; denn er ist auf
diese Bedingung angenommen worden. Aber als Ge-
lehrter hat er volle Freiheit, ja sogar den Beruf dazu, alle
seine sorgfiltig gepriiften und wohlmeinenden Gedan-
ken tber das Fehlerhafte in jenem Symbol und Vor-
schlige wegen besserer Einrichtung des Religions- und
Kirchenwesens dem Publikum mitzuteilen. (V156)



2. Die Wissenschaft und der Gelehrte

Eine jede Lehre, wenn sie ein System, d.i. ein nach Prin-
zipien geordnetes Ganzes der Erkenntnis sein soll, heif3t
Wissenschaft. (v 11)

Eigentliche Wissenschaft kann nur diejenige genannt
werden, deren GewiBheit apodiktisch ist; Erkenntnis,
die bloB empirische GewiBheit enthalten kann, ist ein
nur uneigentlich so genanntes Wissen. (V 12)

Fiir die Klasse der Denker kénnen folgende Maximen
nicht zu unwandelbaren Geboten gemacht werden: 1.
Selbst denken. — 2. Sich (in der Mitteilung mit Men-
schen) in die Stelle jedes anderen zu denken. - 3. Jederzeit
mit sich selbst einstimmig zu denken. (V1 549)

Es ist besser, wenig, aber dieses Wenige griindlich zu
wissen, als viel und obenhin, denn endlich wird man
doch das Seichte in diesem letztern Falle gewahr. vi 748)

Man kann ein vaster Gelehrter (Maschine zur Unterwei-
sung anderer, wie man selbst unterwiesen worden) und,
in Ansehung des verniinftigen Gebrauchs seines histori-
schen Wissens, dabei doch sehr borniert sein.  (vi422)

Biichergelehrsamkeit vermehrt zwar die Kenntnisse,
aber erweitert nicht den Begriff und die Einsicht, wo
nicht Vernunft dazu kommt. (V1548)

16



Ein unter seinen Biichern begrabener Gelehrter antwor-
tete auf das Geschrei eines Bedienten, es sei in einem der
Zimmer Feuer: »ihr wilt, daB dergleichen Dinge flir
meine Frau gehoéren«. (V1523)

Die untern Krifte haben fiir sich allein keinen Wert, z.E.
ein Mensch, der viel Gedichtnis, aber keine Beurtei-
lungskraft hat. Ein solcher ist dann ein lebendiges Lexi-
kon. Auch solche Lastesel des Parnasses sind nétig, die,
wenn sie gleich selbst nichts Gescheites leisten kénnen,
doch Materialien herbeischleppen, damit andere etwas
Gutes daraus zu Stande bringen kénnen. (V1731)

Der Trieb zur Wissenschaft, als einer die Menschheit
veredelnden Kultur, hat im Ganzen der Gattung keine
Proportion zur Lebensdauer. Der Gelehrte, wenn er bis
dahin in der Kultur vorgedrungen ist, um das Feld der-
selben selbst zu erweitern, wird durch den Tod abgeru-
fen, und seine Stelle nimmt der ABC-Schiiler ein, der
kurz vor seinem Lebensende, nachdem er eben so einen
Schritt weiter getan hat, wiederum seinen Platz einem
andern tiberlaBt. (V1679)



3. Die Philosophie und der Philosoph

Philosophie ist das System der philosophischen Er-
kenntnisse oder der Vernunfterkenntnisse aus Begriffen.
Das ist der Schulbegriff von dieser Wissenschaft. Nach
dem Weltbegriffe ist sie die Wissenschaft von den letzten
Zwecken der menschlichen Vernunft. Dieser hohe Be-
grift gibt der Philosophie Wiirde, d.i. einen absoluten
Wert. Und wirklich ist sie es auch, die allein nur innern
Wert hat und allen andern Erkenntnissen erst einen Wert
gibt. (II1 446)

Das Feld der Philosophie in dieser weltbiirgerlichen Be-
deutung 148t sich auf folgende Fragen bringen: 1. Was
kann ich wissen? — 2. Was soll ich tun? — 3. Was darfich
hoffen? — 4. Was ist der Mensch? (111 447 £)

Da es doch, objektiv betrachtet, nur Eine menschliche
Vernunft geben kann: so kann es auch nicht viel Philoso-
phien geben, d.i. es ist nur Ein wahres System derselben
aus Prinzipien moglich, so mannigfaltig und oft wider-
streitend man auch iiber einen und denselben Satz philo-
sophiert haben mag. (v 311)

Was den Philosophen betrifft, so kann man ihn gar nicht
als Arbeiter am Gebiude der Wissenschaften, d.i. nicht
als Gelehrten, sondern muB ihn als Weisheitsforscher be-
trachten. (V1 619)

18



Die wahre Weisheit ist die Begleiterin der Einfalt.qvss)

Dem Torenist der gescheite Mann entgegengesetzt; wer
aber ohne Torheit ist, ist ein Weiser. Dieser Weise kann
etwa im Monde gesucht werden; vielleicht, daBl man da-
selbst ohne Leidenschaft ist und unendlich viel Vernunft
hat. (1 890)

Man kann niemals Philosophie (es sei denn historisch),
sondern, was die Vernunft betrifft, hochstens nur philo-
sophieren lernen. (11 699)

Zu einem Philosophen gehéren hauptsichlich zwei
Dinge: 1. Kultur des Talents und der Geschicklichkeit,
um sie zu allerlei Zwecken zu gebrauchen. 2. Fertigkeit
im Gebrauch aller Mittel zu beliebigen Zwecken. Beides
muB vereiniget sein; denn ohne Kenntnisse wird man nie
ein Philosoph werden, aber nie werden auch Kenntnisse
allein den Philosophen ausmachen, wofern nicht eine
zweckmiBige Verbindung aller Erkenntnisse und Ge-
schicklichkeiten zur Einheit hinzukommt und eine Ein-
sicht in die Ubereinstimmung derselben mit den héch-
sten Zwecken der menschlichen Vernunft. Es kann sich
iiberhaupt keiner einen Philosophen nennen, der nicht
philosophieren kann. Philosophieren 138t sich aber nur
durch Ubung und selbsteigenen Gebrauch der Vernunft
lernen. (111 448)

Der wahre Philosoph muf also als Selbstdenker einen
freien und selbsteigenen, keinen sklavisch nachahmen-
den Gebrauch von seiner Vernunft machen. (111 449)

19



Konsequent zu sein, ist die grofte Obliegenheit eines
Philosophen und wird doch am seltensten angetroffen.
(IV 132)

Es gibt Gelehrte, denen die Geschichte der Philosophie
(der alten sowohl, als neuen) selbst ihre Philosophie ist.
(111 113)

Die Philosophie muB (therapeutisch) als Arzeneimittel
wirken, zu dessen Gebrauch dann Dispensatorien und
Arzte (welche letztere aber auch allein diesen Gebrauch
zu verordnen berechtigt sind) erfordert werden: wobei
die Polizei darauf wachsam sein mul, daf3 zunftgerechte
Arzte und nicht bloBe Liebhaber sich anmaBen anzura-
ten, welche Philosophie man studieren solle, und so in ei-
ner Kunst, von der sie nicht die ersten Elemente kennen,
Pfuscherei treiben. (111 406£)



