Reflexionen tiber Gurumayi Chidvilasananda

Mit dem Hochsten Bewusstsein in Bertihrung kommen

Von Jaiya Seibert

Es war im Jahr 1992 am Tag von Gurupurnima, und es gab einen satsang mit
Gurumayi im Shakti Mandap im Shree Muktananda Ashram. Meine Eltern, die
bereits gemafd der Siddha Yoga Lehren lebten, nahmen daran teil, und so brachten
sie mich, ihren fiinf Wochen alten Sohn, am Ende des satsangs zu Gurumayis

darshan.

Schnell vorgespult zu einem Morgen Anfang Mai 2021. Ich ging durch eines der
Gebaude in Anugraha im Shree Muktananda Ashram, da eine meiner seva-
Aufgaben darin besteht, sicherzustellen, dass alle Gebaude und das Gelande des
Shree Muktananda Ashrams gut instandgehalten werden. Als ich um eine Ecke bog,
sah ich, dass im Korridor Gurumayi auf mich zukam. Ich hielt inne und wartete, um
Gurumayi Platz zu machen. Als Gurumayi mich sah, hellte sich ihr Gesicht auf, und

sie sagte: ,,Du bist genau die Person, die ich gerade sehen wollte.”

Dann sprach Gurumayi mit mir iiber zwei Ahornbaume in einem der Garten, die
ihrer Meinung nach vielleicht eine Abstiitzung und moglicherweise einen
Riickschnitt brauchten. Gurumayi erklarte, dass diese dekorativen Ahornbaume im
Ashram ohne Riickschnitt ihre Form verlieren und wuchern wiirden, sodass ihre
Aste zu schwer werden und brechen kénnten. Gurumayi sagte, dass es in Gurudev
Siddha Peeth eine grofie Anzahl von Mangobaumen gebe, die regelmafsig
geschnitten wiirden, weil sie sonst keine Friichte tragen wiirden. Gurumayi bat
mich, die beiden Ahornbaume noch am selben Morgen zu tiberpriifen. Ich konnte es

kaum erwarten, in den Garten zu gehen und mir die Biume anzusehen.




Als ich am nachsten Morgen nach einigen Pflanzen im vorderen Garten von
Anugraha sah, bemerkte ich, dass Gurumayi auf dem Weg neben dem Gebaude
entlangging. Ich schloss mich ihr an, vor allem, weil ich ihr berichten wollte, dass ich
die beiden Baume gesehen hatte, die sie mich zu tiberpriifen gebeten hatte.
Gurumayi fragte mich, ob einer der Baume einen Riickschnitt benétige. Ich
entgegnete, dass ich das nicht wiisste und dass ich mich weiter darum kiimmern
wiirde. Gurumayi bat mich dann, meinen Besuch im Garten zu beschreiben, um ihr
ein vollstandigeres Bild davon zu geben, was geschehen war. Ich berichtete, dass ich
den Garten etwa fiinf Minuten lang besucht hatte und dass ich die Baume aus der
Entfernung angesehen hatte. Ich sagte, dass ich plane, in den Unterlagen
nachzusehen und herauszufinden, welches der standardmaflige Plan fiir die

Riickschnitte der Baume sei.

Gurumayi sagte: ,Jaiya, du hast dir diese Baume aus der Entfernung angesehen,
obwohl ich dich gebeten hatte, sie dir gut anzusehen, um eine Einschatzung zu
treffen, wie es ihnen geht und was getan werden miisste. Wie hatten die Baume
wissen sollen, dass du nach ihnen siehst, wenn du ihnen nicht dein Gesicht zeigst?
Sie miissen wissen, dass du gekommen bist, um fiir sie zu sorgen. Und weifst du
warum? Baume besitzen Hochstes Bewusstsein. Alle Lebewesen und unbelebten

Objekte besitzen Hochstes Bewusstsein.

Als du dir die Baume von weitem angesehen hast, hast du ihnen nicht die verdiente

Aufmerksamkeit erwiesen. Du hast die Baume nicht gesehen, noch hast du den

Baumen erlaubt, dich zu sehen. Baume sind lebende Wesen! Du musst ihnen
zuhoren, bei ihnen sein, ihre Rinde und ihre Blatter bertihren. Nur dann wirst du
wissen, was sie brauchen. Dadurch, dass du einen Baum fiihlst, dich wahrhaft mit
ihm verbindest, zu ihm sprichst und ihm zuhorst, wirst du in der Lage sein, zu

sagen, wann ein Baum krank ist oder wann ein Baum etwas benotigt.

Das ist eine ganz natiirliche Art und Weise, das Hochste Bewusstsein in allem zu
wirdigen. Indem du dich auf deine Umgebung, auf die Baume und die Natur in
deiner Obhut einstimmst, wirst du ganz nattirlich spiiren, was getan werden muss.

Und - die Natur wird zu dir sprechen.”




Schon bei Gurumayis ersten Worten stieg in mir eine tiefgreifende Erkenntnis
dessen auf, was sie mich lehren wollte. Ich konnte sehen, auf wie viele verschiedene
Weisen Gurumayi mich dieses Verstandnis der natiirlichen Umwelt schon gelehrt
hatte, vor allem dadurch, dass ich Gurumayis eigene Interaktionen mit der Natur
beobachtet hatte. Als ich Gurumayi aufmerksam zuhorte, wusste ich, dass es fiir
mich von aufierster Wichtigkeit sein wiirde, diese Lehren zu verstehen und
anzuwenden, und dass ich nur dadurch meiner Verantwortung gerecht werden
konnte, sicherzustellen, dass die Baume auf dem Ashram-Geldnde gediehen. Mit
diesen Lehren von Gurumayi erkannte ich, wie ich auf eine neue Art die von mir
angebotene seva sehen und angehen konnte — ich wusste, dass ich eine neue
Beziehung zu allen Baumen im Ashram und zur Natur im Allgemeinen wiirde

entwickeln miissen.

Ein paar Tage spater arbeitete ich zusammen mit einem anderen mit der Aufsicht
tiber die Garten beauftragten Mitarbeiter daran, einen der Fliederbtische im
Innenhof beim Amrit zuriickzuschneiden. Das ist ein wunderschoner Busch, der
damals in Bliite stand und den Hof bereits mehrere Wochen lang mit Duft erftillt
hatte. Wenn dieser Fliederbusch bliitht, merkt man, dass alle den Weg durch den Hof

nehmen mochten, um den Duft zu geniefien.

Beim Zuriickschneiden war mir klar, dass diese Aufgabe meine erste Gelegenheit
sein wiirde, das anzuwenden, was mich Gurumayi in Bezug darauf gelehrt hatte,
wie ich mich mit dem Fliederbusch verbinden und eine Nachricht von diesem Busch
wahrnehmen sollte. Als wir mit dem Riickschnitt begannen, stellte ich mich mitten
in den Fliederbusch, befiihlte seine Zweige und versuchte schweigend
wahrzunehmen, welche bleiben und welche zuriickgeschnitten werden sollten.
Wahrend ich das tat, erhielt ich sanfte Hinweise von innen, die mir zeigten, welche
Zweige bleiben und welche geschnitten werden sollten. Nachdem ich auf diese
Weise herausgefunden hatte, was der Busch brauchte, zeigte ich dann dem anderen
sevite — einem Experten, was Riickschnitt angeht — den Zweig und fragte: , Wie ware

es mit diesem?”




Meistens leuchteten seine Augen auf und er sagte, ja, der Zweig, der meinem Gefiihl
nach entfernt werden sollte, miisse auch seinen botanischen Richtlinien nach
zuriickgeschnitten werden. Jedes Mal, wenn er das sagte, war das wie eine
Bestatigung meines Wunsches, die Information direkt von den Baumen zu erhalten.
Es zeigte mir, dass ich nur still sein, sehr genau auf ihr Wispern lauschen und sehr
aufmerksam sein muss — dann sagen sie mir, was ich wissen muss, um sie zu
unterstiitzen. Ich erkannte, wie einfach und wirkungsvoll es war, sich auf diese

Weise mit den Blischen und Baumen zu unterhalten.

Ich war ganz aus dem Hauschen tiber die neue Art, die Welt zu sehen und mit der
Natur zu interagieren, die mich Gurumayi gelehrt hatte, und ich wollte meinen
Kolleginnen und Kollegen davon berichten. Als ich das tat, berichtete mir eine der
Mitarbeiterinnen, wie sie gelernt hatte, mit den Biumen zu kommunizieren und
ihnen zuzuhoren. Sie sagte mir, dass Gurumayi ihren Schiilern und Schiilerinnen
diese Herangehensweise schon seit Jahrzehnten beibringt. Hier ist ihre Geschichte in

ihren eigenen Worten:

Als ich im Jahr 2005 als Gurukula-Schiilerin seva in Gurudev Siddha Peeth anbot, hatte ich

die Gelegenheit, an einer Fiihrung durch das Ashram-Gelinde teilzunehmen, die von einer

sehr sachkundigen Okologin aus Frankreich geleitet wurde. Diese Siddha Yogi hatte

Gurudev Siddha Peeth regelmdf$ig besucht, um sich im Rahmen der seva um die prichtigen
Biume auf dem Ashram-Gelinde zu kiimmern. Bei diesem Besuch lud sie interessierte
Gurukula-Schiilerinnen und -Schiiler ein, mit ihr die Bdume von Dakshin Kashi zu
besuchen. (Dakshin Kashi ist ein reiner und von heiliger Energie erfiillter Bereich von
Gurudev Siddha Peeth, den Gurumayi in den spiten 1980er Jahren mit dem Ziel geschaffen
hat, eine natiirliche Umgebung im Freien zur Verfiigung zu stellen, die die Siddha Yoga

Lehren wachruft und dabei die Siddha Yoga Ubungen unterstiitzt.)

Die Okologin begann den Rundgang mit der zentralen Siddha Yoga Lehre, die besagt, dass
das universelle Hochste Bewusstsein alles durchdringt. Sie berichtete, dass sie und andere,

die seva im Garden Department anbieten, im Laufe der Jahre von Gurumayi gelernt haben,
wie man den Biumen im Ashram zuhort — und dass sie uns jetzt genau das beibringen

wiirde! Auf ithre Anweisung hin ging jeder und jede von uns zu einem der Biaume, beriihrte




ihn, stand neben ihm und lauschte schweigend. Und dann fragte sie uns: ,Wie geht es dem
Baum?” Wir berichteten dann, was wir gehort oder gefiihlt hatten. Und es war frappierend:
Wir alle wussten — dieser Baum ist gliicklich oder diesem Baum geht es nicht gut. Sie gab
uns dann die wissenschaftlichen und botanischen Erklirungen, die zu dem passten, was wir
gehort und gespiirt hatten. Es war unglaublich, auf diese Weise Gurumayis Weisheit zu

erhalten.

Seit ich Gurumayis Lehren im Mai 2021 erhalten habe, tibe ich mich darin und lerne
dabei immer mehr Baume und Pflanzen im Ashram kennen, und ich lerne, welche
Feinheiten ich beim Lauschen auf ihr Wispern berticksichtigen muss. Eine grofse
Hecke von Forsythienbiischen in einem der Bereiche des Ashrams hatte zum
Beispiel iiber viele Jahre hinweg vor sich hin gewuchert. Diese Biische waren jetzt

drei Meter hoch und mussten zuriickgeschnitten werden.

Vor dem Riickschnitt ging ich zu den Forsythienbiischen, um mit ihnen zu sprechen.
Ich ging die Hecke entlang, beriihrte die Zweige, dankte ihnen fiir die Schonheit,
mit der sie den Ashram so viele Jahre geschmiickt hatten, und sagte ihnen, dass wir

sie jetzt zurtickschneiden wiirden. Im Herzen spiirte ich so etwas wie

Wertschatzung von diesen Forsythienbiischen, so als ob sie sehr froh waren, dass ich

sie bewunderte und gekommen war, um Zeit mit ihnen zu verbringen. Ich konnte
ihre Freude dartiber spiiren, meine ungeteilte Aufmerksamkeit zu erhalten. Spater
erkannte ich, dass dies auf alles zutrifft, was von Leben durchstromt wird: Sie waren

einfach gliicklich, beachtet, respektiert und umsorgt zu werden.

Wahrend ich mit den Biischen kommunizierte, trat staindig das Mantra Om Namah
Shivaya in den Vordergrund meines Gewahrseins — es war so, als sei es unmoglich,
das Mantra nicht zu wiederholen, wahrend ich mit diesen Baumen zusammen war.
Ich sagte ihnen, dass wir die meisten ihrer Zweige wiirden abschneiden miissen,
damit sie noch viele weitere Jahre dienen und blithen konnten. Ich sagte ihnen, dass
wir sie auf einen Meter herunterschneiden wiirden, damit sie ihre Energie auf neue
Triebe konzentrieren konnten. Sehr freundlich antworteten sie, dass ein Meter ein

bisschen zu kurz sei — ein Meter zwanzig bis ein Meter fiinfzig ware besser, es ware




nicht solch ein Schock fiir ihr System. Und so ging ich dann bei dem Riickschnitt

VOr.

Ich habe daraus gelernt, dass diese Kommunikation, diese Interaktion, und diese
Verbindung mit dem Hochsten Bewusstsein in diesen Biumen eine Moglichkeit
darstellt, mit dem wahren inneren Wissen in Kontakt zu treten, das erweckt wurde,
als ich von Gurumayi shaktipat erhielt. Ich habe auf dem Siddha Yoga Weg gelernt,
dass es ein allgegenwartiges Hochstes Bewusstsein gibt, das die Essenz von allem
ist. Dinge, die keine , Stimme” im gewohnlichen Sinne besitzen, mit der sie verbal
oder uber Gesten kommunizieren konnen, haben dennoch eine Stimme — durch das
Hochste Bewusstsein, das allem zugrunde liegt und aus dem alles besteht. Wenn ich
mich mit diesem Hochsten Bewusstsein verbinde, wenn ich allem den ihm
zustehenden Respekt erweise, wenn ich etwas sehe und ihm erlaube, mich zu sehen,
wenn ich aufmerksam bin und es frage, was es gerade braucht, genau dann ist der
Kommunikationskanal zwischen mir und meiner Welt offen, und ich kann darauf

vertrauen, dass mein inneres Wissen mir sagt, wer was benotigt und was ich in

jedem Augenblick tun muss.

© 2021 SYDA Foundation®. Alle Rechte vorbehalten.




