
 

 

 

Reflexionen über Gurumayi Chidvilasananda 
 

Mit dem Höchsten Bewusstsein in Berührung kommen 

Von Jaiya Seibert 

 

 

Es war im Jahr 1992 am Tag von Gurupurnima, und es gab einen satsang mit 

Gurumayi im Shakti Mandap im Shree Muktananda Ashram. Meine Eltern, die 

bereits gemäß der Siddha Yoga Lehren lebten, nahmen daran teil, und so brachten 

sie mich, ihren fünf Wochen alten Sohn, am Ende des satsangs zu Gurumayis 

darshan.  

 

Schnell vorgespult zu einem Morgen Anfang Mai 2021. Ich ging durch eines der 

Gebäude in Anugraha im Shree Muktananda Ashram, da eine meiner seva-

Aufgaben darin besteht, sicherzustellen, dass alle Gebäude und das Gelände des 

Shree Muktananda Ashrams gut instandgehalten werden. Als ich um eine Ecke bog, 

sah ich, dass im Korridor Gurumayi auf mich zukam. Ich hielt inne und wartete, um 

Gurumayi Platz zu machen. Als Gurumayi mich sah, hellte sich ihr Gesicht auf, und 

sie sagte: „Du bist genau die Person, die ich gerade sehen wollte.“  

 

Dann sprach Gurumayi mit mir über zwei Ahornbäume in einem der Gärten, die 

ihrer Meinung nach vielleicht eine Abstützung und möglicherweise einen 

Rückschnitt brauchten. Gurumayi erklärte, dass diese dekorativen Ahornbäume im 

Ashram ohne Rückschnitt ihre Form verlieren und wuchern würden, sodass ihre 

Äste zu schwer werden und brechen könnten. Gurumayi sagte, dass es in Gurudev 

Siddha Peeth eine große Anzahl von Mangobäumen gebe, die regelmäßig 

geschnitten würden, weil sie sonst keine Früchte tragen würden. Gurumayi bat 

mich, die beiden Ahornbäume noch am selben Morgen zu überprüfen. Ich konnte es 

kaum erwarten, in den Garten zu gehen und mir die Bäume anzusehen.   

 



Als ich am nächsten Morgen nach einigen Pflanzen im vorderen Garten von 

Anugraha sah, bemerkte ich, dass Gurumayi auf dem Weg neben dem Gebäude 

entlangging. Ich schloss mich ihr an, vor allem, weil ich ihr berichten wollte, dass ich 

die beiden Bäume gesehen hatte, die sie mich zu überprüfen gebeten hatte. 

Gurumayi fragte mich, ob einer der Bäume einen Rückschnitt benötige. Ich 

entgegnete, dass ich das nicht wüsste und dass ich mich weiter darum kümmern 

würde. Gurumayi bat mich dann, meinen Besuch im Garten zu beschreiben, um ihr 

ein vollständigeres Bild davon zu geben, was geschehen war. Ich berichtete, dass ich 

den Garten etwa fünf Minuten lang besucht hatte und dass ich die Bäume aus der 

Entfernung angesehen hatte. Ich sagte, dass ich plane, in den Unterlagen 

nachzusehen und herauszufinden, welches der standardmäßige Plan für die 

Rückschnitte der Bäume sei.  

 

Gurumayi sagte: „Jaiya, du hast dir diese Bäume aus der Entfernung angesehen, 

obwohl ich dich gebeten hatte, sie dir gut anzusehen, um eine Einschätzung zu 

treffen, wie es ihnen geht und was getan werden müsste. Wie hätten die Bäume 

wissen sollen, dass du nach ihnen siehst, wenn du ihnen nicht dein Gesicht zeigst? 

Sie müssen wissen, dass du gekommen bist, um für sie zu sorgen. Und weißt du 

warum? Bäume besitzen Höchstes Bewusstsein. Alle Lebewesen und unbelebten 

Objekte besitzen Höchstes Bewusstsein.  

 

Als du dir die Bäume von weitem angesehen hast, hast du ihnen nicht die verdiente 

Aufmerksamkeit erwiesen. Du hast die Bäume nicht gesehen, noch hast du den 

Bäumen erlaubt, dich zu sehen. Bäume sind lebende Wesen! Du musst ihnen 

zuhören, bei ihnen sein, ihre Rinde und ihre Blätter berühren. Nur dann wirst du 

wissen, was sie brauchen. Dadurch, dass du einen Baum fühlst, dich wahrhaft mit 

ihm verbindest, zu ihm sprichst und ihm zuhörst, wirst du in der Lage sein, zu 

sagen, wann ein Baum krank ist oder wann ein Baum etwas benötigt.  

 

Das ist eine ganz natürliche Art und Weise, das Höchste Bewusstsein in allem zu 

würdigen. Indem du dich auf deine Umgebung, auf die Bäume und die Natur in 

deiner Obhut einstimmst, wirst du ganz natürlich spüren, was getan werden muss. 

Und – die Natur wird zu dir sprechen.“  



 

Schon bei Gurumayis ersten Worten stieg in mir eine tiefgreifende Erkenntnis 

dessen auf, was sie mich lehren wollte. Ich konnte sehen, auf wie viele verschiedene 

Weisen Gurumayi mich dieses Verständnis der natürlichen Umwelt schon gelehrt 

hatte, vor allem dadurch, dass ich Gurumayis eigene Interaktionen mit der Natur 

beobachtet hatte. Als ich Gurumayi aufmerksam zuhörte, wusste ich, dass es für 

mich von äußerster Wichtigkeit sein würde, diese Lehren zu verstehen und 

anzuwenden, und dass ich nur dadurch meiner Verantwortung gerecht werden 

könnte, sicherzustellen, dass die Bäume auf dem Ashram-Gelände gediehen. Mit 

diesen Lehren von Gurumayi erkannte ich, wie ich auf eine neue Art die von mir 

angebotene seva sehen und angehen könnte – ich wusste, dass ich eine neue 

Beziehung zu allen Bäumen im Ashram und zur Natur im Allgemeinen würde 

entwickeln müssen.   

 

Ein paar Tage später arbeitete ich zusammen mit einem anderen mit der Aufsicht 

über die Gärten beauftragten Mitarbeiter daran, einen der Fliederbüsche im 

Innenhof beim Amrit zurückzuschneiden. Das ist ein wunderschöner Busch, der 

damals in Blüte stand und den Hof bereits mehrere Wochen lang mit Duft erfüllt 

hatte. Wenn dieser Fliederbusch blüht, merkt man, dass alle den Weg durch den Hof 

nehmen möchten, um den Duft zu genießen.  

 

Beim Zurückschneiden war mir klar, dass diese Aufgabe meine erste Gelegenheit 

sein würde, das anzuwenden, was mich Gurumayi in Bezug darauf gelehrt hatte, 

wie ich mich mit dem Fliederbusch verbinden und eine Nachricht von diesem Busch 

wahrnehmen sollte. Als wir mit dem Rückschnitt begannen, stellte ich mich mitten 

in den Fliederbusch, befühlte seine Zweige und versuchte schweigend 

wahrzunehmen, welche bleiben und welche zurückgeschnitten werden sollten. 

Während ich das tat, erhielt ich sanfte Hinweise von innen, die mir zeigten, welche 

Zweige bleiben und welche geschnitten werden sollten. Nachdem ich auf diese 

Weise herausgefunden hatte, was der Busch brauchte, zeigte ich dann dem anderen 

sevite – einem Experten, was Rückschnitt angeht – den Zweig und fragte: „Wie wäre 

es mit diesem?“  

 



Meistens leuchteten seine Augen auf und er sagte, ja, der Zweig, der meinem Gefühl 

nach entfernt werden sollte, müsse auch seinen botanischen Richtlinien nach 

zurückgeschnitten werden. Jedes Mal, wenn er das sagte, war das wie eine 

Bestätigung meines Wunsches, die Information direkt von den Bäumen zu erhalten. 

Es zeigte mir, dass ich nur still sein, sehr genau auf ihr Wispern lauschen und sehr 

aufmerksam sein muss – dann sagen sie mir, was ich wissen muss, um sie zu 

unterstützen. Ich erkannte, wie einfach und wirkungsvoll es war, sich auf diese 

Weise mit den Büschen und Bäumen zu unterhalten. 

 

Ich war ganz aus dem Häuschen über die neue Art, die Welt zu sehen und mit der 

Natur zu interagieren, die mich Gurumayi gelehrt hatte, und ich wollte meinen 

Kolleginnen und Kollegen davon berichten. Als ich das tat, berichtete mir eine der 

Mitarbeiterinnen, wie sie gelernt hatte, mit den Bäumen zu kommunizieren und 

ihnen zuzuhören. Sie sagte mir, dass Gurumayi ihren Schülern und Schülerinnen 

diese Herangehensweise schon seit Jahrzehnten beibringt. Hier ist ihre Geschichte in 

ihren eigenen Worten:  

 

Als ich im Jahr 2005 als Gurukula-Schülerin seva in Gurudev Siddha Peeth anbot, hatte ich 

die Gelegenheit, an einer Führung durch das Ashram-Gelände teilzunehmen, die von einer 

sehr sachkundigen Ökologin aus Frankreich geleitet wurde. Diese Siddha Yogi hatte 

Gurudev Siddha Peeth regelmäßig besucht, um sich im Rahmen der seva um die prächtigen 

Bäume auf dem Ashram-Gelände zu kümmern. Bei diesem Besuch lud sie interessierte 

Gurukula-Schülerinnen und -Schüler ein, mit ihr die Bäume von Dakshin Kashi zu 

besuchen. (Dakshin Kashi ist ein reiner und von heiliger Energie erfüllter Bereich von 

Gurudev Siddha Peeth, den Gurumayi in den späten 1980er Jahren mit dem Ziel geschaffen 

hat, eine natürliche Umgebung im Freien zur Verfügung zu stellen, die die Siddha Yoga 

Lehren wachruft und dabei die Siddha Yoga Übungen unterstützt.)  

 

Die Ökologin begann den Rundgang mit der zentralen Siddha Yoga Lehre, die besagt, dass 

das universelle Höchste Bewusstsein alles durchdringt. Sie berichtete, dass sie und andere, 

die seva im Garden Department anbieten, im Laufe der Jahre von Gurumayi gelernt haben, 

wie man den Bäumen im Ashram zuhört – und dass sie uns jetzt genau das beibringen 

würde! Auf ihre Anweisung hin ging jeder und jede von uns zu einem der Bäume, berührte 



ihn, stand neben ihm und lauschte schweigend. Und dann fragte sie uns: „Wie geht es dem 

Baum?“ Wir berichteten dann, was wir gehört oder gefühlt hatten. Und es war frappierend: 

Wir alle wussten – dieser Baum ist glücklich oder diesem Baum geht es nicht gut. Sie gab 

uns dann die wissenschaftlichen und botanischen Erklärungen, die zu dem passten, was wir 

gehört und gespürt hatten. Es war unglaublich, auf diese Weise Gurumayis Weisheit zu 

erhalten.  

 

Seit ich Gurumayis Lehren im Mai 2021 erhalten habe, übe ich mich darin und lerne 

dabei immer mehr Bäume und Pflanzen im Ashram kennen, und ich lerne, welche 

Feinheiten ich beim Lauschen auf ihr Wispern berücksichtigen muss. Eine große 

Hecke von Forsythienbüschen in einem der Bereiche des Ashrams hatte zum 

Beispiel über viele Jahre hinweg vor sich hin gewuchert. Diese Büsche waren jetzt 

drei Meter hoch und mussten zurückgeschnitten werden.  

 

Vor dem Rückschnitt ging ich zu den Forsythienbüschen, um mit ihnen zu sprechen. 

Ich ging die Hecke entlang, berührte die Zweige, dankte ihnen für die Schönheit, 

mit der sie den Ashram so viele Jahre geschmückt hatten, und sagte ihnen, dass wir 

sie jetzt zurückschneiden würden. Im Herzen spürte ich so etwas wie 

Wertschätzung von diesen Forsythienbüschen, so als ob sie sehr froh wären, dass ich 

sie bewunderte und gekommen war, um Zeit mit ihnen zu verbringen. Ich konnte 

ihre Freude darüber spüren, meine ungeteilte Aufmerksamkeit zu erhalten. Später 

erkannte ich, dass dies auf alles zutrifft, was von Leben durchströmt wird: Sie waren 

einfach glücklich, beachtet, respektiert und umsorgt zu werden.  

 

Während ich mit den Büschen kommunizierte, trat ständig das Mantra Om Namah 

Shivaya in den Vordergrund meines Gewahrseins – es war so, als sei es unmöglich, 

das Mantra nicht zu wiederholen, während ich mit diesen Bäumen zusammen war. 

Ich sagte ihnen, dass wir die meisten ihrer Zweige würden abschneiden müssen, 

damit sie noch viele weitere Jahre dienen und blühen konnten. Ich sagte ihnen, dass 

wir sie auf einen Meter herunterschneiden würden, damit sie ihre Energie auf neue 

Triebe konzentrieren konnten. Sehr freundlich antworteten sie, dass ein Meter ein 

bisschen zu kurz sei – ein Meter zwanzig bis ein Meter fünfzig wäre besser, es wäre 



nicht solch ein Schock für ihr System. Und so ging ich dann bei dem Rückschnitt 

vor.  

 

Ich habe daraus gelernt, dass diese Kommunikation, diese Interaktion, und diese 

Verbindung mit dem Höchsten Bewusstsein in diesen Bäumen eine Möglichkeit 

darstellt, mit dem wahren inneren Wissen in Kontakt zu treten, das erweckt wurde, 

als ich von Gurumayi shaktipat erhielt. Ich habe auf dem Siddha Yoga Weg gelernt, 

dass es ein allgegenwärtiges Höchstes Bewusstsein gibt, das die Essenz von allem 

ist. Dinge, die keine „Stimme“ im gewöhnlichen Sinne besitzen, mit der sie verbal 

oder über Gesten kommunizieren können, haben dennoch eine Stimme – durch das 

Höchste Bewusstsein, das allem zugrunde liegt und aus dem alles besteht. Wenn ich 

mich mit diesem Höchsten Bewusstsein verbinde, wenn ich allem den ihm 

zustehenden Respekt erweise, wenn ich etwas sehe und ihm erlaube, mich zu sehen, 

wenn ich aufmerksam bin und es frage, was es gerade braucht, genau dann ist der 

Kommunikationskanal zwischen mir und meiner Welt offen, und ich kann darauf 

vertrauen, dass mein inneres Wissen mir sagt, wer was benötigt und was ich in 

jedem Augenblick tun muss. 

 

 

 
 

 
© 2021 SYDA Foundation®. Alle Rechte vorbehalten. 

 

 


