I’Aisance

Une vertu choisie par Gurumayi Chidvilasananda

pour la Félicité de 'anniversaire

Commentaire de Gita Haddad, enseignante de méditation Siddha Yoga

[’aisance est définie dans le dictionnaire comme un état de bien-étre et de tranquillité, un état
q 5
paisible de esprit. En sanskrit, une traduction pour I'aise est sukham, qui signifie aussi bien

« confort » que « aisance ».

L’aisance véritable résulte d’'une connexion constante a I’état extatique de silence qui réside a
Pintérieur de notre étre. Une vie aisée est souvent associée au fait de ne pas avoir 4 travailler dur ou a
la possession de richesses matérielles. Mais une apparence extérieure d’aisance ne garantit pas un
état intérieur correspondant — apres tout, on peut étre dans un état de grande agitation mentale

tout en se prélassant dans un hamac par une journée splendide.

Insuftler de I'aisance dans nos activités au sein d’un monde perpétuellement changeant est un talent
que nous pouvons acquérir. Quand nous nous embarquons dans cette entreprise, nous devons
faire des efforts et 'un des efforts les plus efficaces que nous puissions faire est de cultiver aisance

dans la pratique de la méditation.

Dans les Yoga Sutras, le sage Patanjali utilise le terme sukham pour décrire la posture parfaite de

méditation :

REIGEATH, | 13,951 |
sthirasukham asanam.

L’ asana est A la fois stable et aisé.!

Cela ne décrit pas seulement I'idéal a atteindre pour la posture physique (asana) de méditation mais

reflete aussi la corrélation entre effort et aisance qui est au coeur de la pratique spirituelle elle-méme.




Quand nous nous asseyons pour méditer, aligner notre posture et la maintenir stable implique un
effort. Cette stabilité de la posture nous aide a nous intérioriser et a glisser — aisément — en
méditation. Quand nous faisons I'effort régulier de méditer jour aprés jour, le silence que nous
ressentons en méditation commence a devenir la base de chaque action que nous accomplissons.
Nous découvrons que, tout comme nous choisissons de détourner notre attention des pensées pour
la porter sur le Soi quand nous méditons, nous pouvons a tout moment choisir de marquer un
temps d’arrét et de penser 4 nous relier 3 nouveau a Pespace vaste et détendu d’aisance parfaite avant

de parler ou d’agir.

Gurumayi explique comment en apprenant 4 nous concentrer sur les activités que nous menons
nous sommes conduits 2 un état de silence intérieur total, 'état d’ott émane I'aisance. Gurumayi
dit :
Au sein méme de vos actions, régne une quiétude totale. Vous n’agissez plus sous I'effet de
l’agitation mais du silence intérieur. Lorsque vos actions prennent leur source dans ce silence
intérieur, vous éprouvez une extase, une béatitude infinie. Alors, ou que vous alliez, vous

vous sentez bien, parfaitement a [aise.

Avec la pratique, nous entrons en contact avec I'aisance naturelle de notre étre, méme au beau
milieu d’une vie active. Nous savourons le silence intérieur et nous communiquons avec le monde

depuis cet espace intime de stabilité et de tranquillité — avec aisance.

Affirmation pour Aisance

Jaccomplis chaque pas avec aisance.

© 2016 SYDA Foundation®. Tous droits réservés.

" Yoga Sutra 3.46, Patanjali

it Gurumayi Chidvilasananda, “Look at This World and See God Everywhere,” Darshan magazine, no. 32, Honoring
Work, p. 70.

« Regardez ce monde et voyez Dieu partout », Darshan n° 32, Honorez le travail, p.37.




