Karmanyata

Die von Gurumayi Chidvilasananda

fir den 24. Juni 2018 ausgewahlte Tugend

Ein Kommentar von Garima Borwankar

In jeder Sprache gibt es Worter, die so reich an Bedeutung sind, dass Gelehrte viel Zeit
darauf verwenden, um die verschiedenen Bedeutungen und Konnotationen, ihre
Nuancen und Feinheiten herauszukitzeln. Gelehrte tun dies, um ein vollstandigeres
Bild dieser Worter zu erhalten und um zu erkennen, wie ihre Verwendung unseren

Blick auf unsere Welt formen kann.

Gurumayi hat uns die Tugend fiir den 24. Juni 2018 gegeben: karmanyata. Das ist ein
wunderschones Wort, ein dynamisches Wort, ein facettenreiches Wort, eines, das reich
an Bedeutung ist. Und es bezeichnet eine erstaunliche Tugend. Sie ist perfekt fiir alle
Jahreszeiten. Sie ist eine Tugend, die wir jederzeit, bei allem, was wir tun, in unserem

Gewahrsein halten sollten.

Karmanyata ist ein Wort aus dem Sanskrit wie auch aus dem Hindi. Seine Bedeutung
ist moglicherweise in seiner Gesamtheit in keiner anderen Sprache zu erfassen. Sie
bezieht sich auf den bhav, die Haltung, die man einnehmen sollte, wenn man sich im
Handeln befindet. Wenn wir karmanyata verstehen und anwenden, leuchten unsere
Handlungen. Die vielen Schichten an Bedeutung, die im Wort karmanyata verborgen
liegen, werden offenbar — darunter Sorgtalt, Lebhaftigkeit, Starke, Ernsthaftigkeit,
Pflichtbewusstsein und Loyalitat.

Karmanyata ist vom Sanskrit-Wort karmanya abgeleitet, dass eine Person beschreibt, die
ihre Handlungen mit Geschick und Sorgfalt ausfiihrt. Viel indische Schriften wie zum

Beispiel Rig Veda, Atharva Veda, Ishavasya Upanishad, Bhagavata Purana, Agni Purana und




andere sprechen tiber karmanyata und rithmen sie als die Art und Weise, um
Handlungen auszufiihren. Sie versichern, dass das Handeln mit karmanyata die einzige

Art zu leben ist.

Auf den ersten Blick scheint das Wort karmanyata sehr handlungsorientiert zu sein.
Aber so offensichtlich die Tugend karmanyata in aufSerlich ausgefiihrten Handlungen
auch sein mag, sie besitzt tief im Kern auch viele subtile Eigenschaften. Karmanyata
umfasst sowohl Begeisterung als auch Geduld, Aktivitat als auch Frieden,
Lebendigkeit als auch Ernst, Tatkraft als auch Liebenswiirdigkeit. Begeisterung ohne
Geduld kann Chaos zur Folge haben; Tatkraft ohne Liebenswiirdigkeit kann auf
andere einschiichternd wirken. Damit sich karmanyata in deinen Handlungen zeigt,
musst du zulassen, dass ihre offensichtlichen und subtilen Bedeutungen in deinem Tun

reifen, dass sie deine Sichtweise und Herangehensweise zur Reife bringen.

Karma - ,,Handlung” — gehort von Natur aus zum Universum. Es gibt bestimmte
Handlungen, von denen wir glauben, dass wir sie instinktiv ausfiithren. In Wirklichkeit
sind diese Handlungen vielleicht an sich gar nicht instinktiv. Wir haben vor geraumer
Zeit gelernt, sie auszufiihren, und wir haben sie mittlerweile so oft ausgefiihrt, dass sie

zur Gewohnheit geworden sind. Sie sind fiir uns so natiirlich geworden, dass sie nicht

bei jeder Ausfiihrung einen bewussten Gedanken benotigen.

Dann gibt es Handlungen sowohl weltlicher als auch spiritueller Art, die bei jeder
Ausfiihrung grofiere Aufmerksamkeit von uns verlangen, ganz gleich, wie oft wir sie
vorher schon ausgefiihrt haben. Obwohl diese Handlungen vielleicht zu einem Teil
unseres taglichen Rhythmus und sogar unseres Wesens geworden sind, miissen wir
uns immer noch bei jeder Ausfiihrung von neuem konzentrieren. Wir miissen immer

wieder zum Sinn und Zweck dieser Handlungen zuriickkehren.

Ganz gleich ob du eine Lehrerin, ein Koch, eine Architektin oder ein Monch bist, du
musst den Dharma deiner Rolle bis aufs i-Tiipfelchen erfiillen. Du musst deine
Handlungen so einsetzen, dass du das Ziel deiner Arbeit erreichst. Karmanyata — mit all
ihren unzahligen und reichen Bedeutungen — zeigt sich in einer Handlung, die mit

Absicht und Zielsetzung durchgefiihrt wird. Und zwar nicht mit beliebiger




Zielsetzung und Absicht, sondern so, dass sie anderen zum Guten gereicht. Das Ziel
eines Lehrers ist es, dass die Studierenden etwas lernen und ganz in sich aufnehmen
und dabei verinnerlichen, dass es einen Wert hat, dieser Welt etwas zuriickzugeben.
Eine Chefkochin bereitet ein Essen mit der Absicht zu, dass es kostlich, nahrhaft und
sattigend sein moge. Ein Architekt plant und errichtet ein Gebdude mit der Absicht
und Zielsetzung, dass es ein heiliger Ort fiir jeden wird, der dort wohnen oder arbeiten
wird. Ein Monch verzichtet auf weltlichen Besitz und Status, um Gott und der

Menschheit unbeirrbar zu dienen.

Was geschieht, wenn eine Handlung ohne die Kenntnis von karmanyata ausgefiihrt
wird? Meistens erwarten wir ein Entgelt, wenn wir Handlungen ausfiihren. Quid pro
quo wird zu unserem Leitsatz. Ganz gleich wie oft uns dieses Verhaltensmuster
Probleme bereitet, wir erschaffen immer wieder dasselbe Szenario, wir folgen immer
wieder demselben Muster. Wir finden es schwierig, aus unserer Spur auszubrechen.
Und dann sind wir verwirrt und verstehen nicht, warum die Dinge nicht so laufen, wie

wir geplant haben.

Dann miissen wir uns fragen: Konnte das sein, weil der Zielsetzung deiner
Handlungen kein Wohlwollen innewohnt? Konnte es sein, dass du dabei nicht das
Wohl anderer im Auge hast? Die Antworten auf diese Fragen erfordern

Selbsterforschung und echte Kontemplation.

Es gibt einen subtilen, jedoch bedeutsamen Punkt, den man hier verstehen muss. Wir
fithren vielleicht eine Handlung aus, die allem aufseren Anschein nach anderen niitzt.
Wenn wir jedoch an diese Handlung den Wunsch gekniipft haben, Anerkennung,
Beforderung oder einen anderen Nutzen fiir uns selbst zu gewinnen, verkorpern wir
nicht wirklich den Geist von karmanyata. Wenn wir andererseits an eine Handlung
einfach deshalb herangehen, weil es unser Dharma ist, sie auszufiihren, konnen wir
sicher sein, dass wir all dem entsprechen, was karmanyata in seinen schimmernden

Facetten enthalt.

In der Bhagavad-gita sagt Krishna:




Du hast das Recht auf Arbeit, aber nie auf die Friichte der Arbeit. Du solltest nie
um einer Belohnung willen handeln, noch solltest du dich nach Untatigkeit

sehnen.!

Diese Lehre Krishnas ist einfach, doch schwer zu fassen. Es fiihlt sich vielleicht so an,
als ob ihre Bedeutung gerade eben aufSerhalb deiner Reichweite schwebt; sie ist qualend
nahe, doch stets gerade nicht zu fassen. Doch wenn du tatsichlich imstande bist, diese
Lehre in ihrer Gesamtheit zu verstehen, erkennst du, auf welche Weise sie ein

Richtstrahl fiir dich und die gesamte Menschheit sein kann.

Du denkst vielleicht: ,,Auch wenn diese Lehre voll immenser Kraft steckt, ist sie nicht
doch sehr schwer auszutiben?” Du fragst dich vielleicht: , Wie kann ich von den
Friichten meiner Handlungen losgelost bleiben? Wie kann ich tiberhaupt eine
Handlung ausfiihren, wenn ich keine Idee davon habe, was sie mir bringen soll? Ist es
nicht mein gutes Recht, etwas dafiir zu erhalten?” Ja, es stimmt, dass diese grofiartige

Lehre Zeit zum Verstehen und zur Entfaltung braucht.

Als Krishna den grofien Krieger Arjuna lehrte, er solle nicht an den Friichten seiner

Handlung hangen, war auch Arjuna verwirrt und perplex. Arjuna war ein Krieger und
daher war es sein Dharma, einen gerechten Krieg zu kampfen. Aber die Zuneigung zu
seinen Verwandten hatte ihn blind fiir seinen Dharma gemacht. Er war nicht bereit,
seine Feinde zu besiegen und zu bezwingen. Das Ziel, das Arjuna verfolgte, war, nicht
mit ihnen Krieg fiithren zu miissen. Dies war das Ziel, dem er verhaftet war, und

dadurch war er versucht, das Ausfiihren der richtigen Handlung zu vermeiden.

Geduldig fuhr Krishna fort, Arjuna seine Lehre zu erlautern, so dass sie Arjunas Herz
beriihrte und Arjuna alles, was sie umfasste, lernen konnte. Der Herr sagte zu Arjuna,
dass er Handlungen, die auszufiihren seine Pflicht sei, immer ausfiihren solle. Er
erklarte Arjuna, dass der Zweck seiner Handlungen darin bestehe, Dharma, die
Rechtschaffenheit, in der Welt wiederherzustellen, auch wenn das bedeuten wiirde,

seine geliebten Angehorigen zu bekampfen.




Wenn du anfangs nicht imstande bist, die wahre Bedeutung der Lehre klar zu
verstehen, sei nicht entmutigt. Aufgrund deines Eifers mochtest du den Zustand, nicht
dem Ergebnis deiner Handlungen verhaftet zu sein, vielleicht sofort erreichen. Was
aber echte Arbeit verlangt, ist, sich diesem Zustand zu nahern. Das ist deine sadhana.
Wenn du zuerst keinen Bezug zur wahren Bedeutung der Lehre herstellen kannst, sei
nicht verzagt. Du sollst immer wissen, dass der Nektar der Lehre erreichbar ist. Was

echte Arbeit verlangt, ist das Verfeinern deines Verstandnisses. Das ist deine sadhana.

Deshalb ist es von aufSerster Wichtigkeit, dass du das Vertrauen hast, dass du dahin
gelangen kannst, dass du wirklich anfangen kannst, ganz allmahlich den Kern von
Krishnas Lehre zu verstehen und dir anzueignen. Wenn du dem Weg von karmanyata
folgst, erhaltst du zuerst vielleicht nur einen fliichtigen Eindruck der Hochsten
Wahrheit. Wenn du jedoch — wie du sicher weifst — an einer Sache dranbleibst, wenn
du bestandig dabei bleibst, dein Ziel zu verfolgen, dann erreichst du irgendwann
wirklich dieses Ziel. Es wird wirklich greitbar. Deine Erfahrung der Hochsten
Wahrheit wird bestandiger, wenn sich diese fliichtigen Eindriicke der Wahrheit

mehren.

Hier kommt eine Analogie, die illustriert, was geschieht, wenn du die Tugend

karmanyatd in deine Uberlegungen einbeziehst. Alle Kiinstler verwenden vielleicht die

richtige Technik und stellen sicher, dass Winkel und Linien, Farben und Strukturen in
ihrem Werk den Richtlinien der Malerei folgen oder dem, was sie von ihren Lehrern
gelernt haben. Gewisse Kiinstler jedoch kennen und verwenden die richtigen
Techniken — und ihre Kunst ergreift das Herz der Betrachtenden. Es regt ihre

Gedanken an. Es steckt ein Zauber in ihrem Werk.
So hast du also ein Gemalde vor dir — oder du hast ein Gemiilde vor dir.
Lass karmanyata allem innewohnen, was du tust. Deine Beziehung zu karmanyata sollte

so sein wie die zwischen Wasser und Nasse, Flamme und Helligkeit. Das eine existiert

nicht ohne das andere.




Zum Abschluss mochte ich dir etwas mitgeben, was ich von Gurumayi gehort habe.
Meiner Meinung nach fasst es die Essenz von karmanyata auf vollkommene Weise

zusammen:

,Wenn du nur darauf fokussiert bist, Handlungen auszufiihren, die dir ein gutes
Gefiihl von dir selbst geben, und du dadurch nur viel fiir dich selbst erlangen
mochtest, dann hast du den springenden Punkt des Yoga der Handlung nicht
verstanden. Denke daran: Deine Handlungen sollten sein wie die
Klangschwingungen, die nachhallen, wenn ein meisterlicher Musiker die
Trommel schlagt und die Atmosphare mit Musik erfiillt. Die Schwingungen

deiner Handlungen sollten Gutes in die Welt tragen.”

Affirmation fur Karmanyata

Moge ich karmanyata in meinem Gewahrsein halten, wahrend ich mich

im Feld der Handlungen bewege.

© 2018 SYDA Foundation®. Alle Rechte vorbehalten.

i Bhagavadgita 2: 47; deutsche Ubersetzung nach der englischen Fassung in The Bhadavad Gita,
introduced and trans. byEknath Easwaran (Nogales, CA: Nilgiri Press, 2007)




