
 

Karmanyatā 
 

Die von Gurumayi Chidvilasananda  

für den 24. Juni 2018 ausgewählte Tugend 

 

Ein Kommentar von Garima Borwankar 

 

In jeder Sprache gibt es Wörter, die so reich an Bedeutung sind, dass Gelehrte viel Zeit 

darauf verwenden, um die verschiedenen Bedeutungen und Konnotationen, ihre 

Nuancen und Feinheiten herauszukitzeln. Gelehrte tun dies, um ein vollständigeres 

Bild dieser Wörter zu erhalten und um zu erkennen, wie ihre Verwendung unseren 

Blick auf unsere Welt formen kann.  

 

Gurumayi hat uns die Tugend für den 24. Juni 2018 gegeben: karmanyatā. Das ist ein 

wunderschönes Wort, ein dynamisches Wort, ein facettenreiches Wort, eines, das reich 

an Bedeutung ist. Und es bezeichnet eine erstaunliche Tugend. Sie ist perfekt für alle 

Jahreszeiten. Sie ist eine Tugend, die wir jederzeit, bei allem, was wir tun, in unserem 

Gewahrsein halten sollten.   

 

Karmanyatā ist ein Wort aus dem Sanskrit wie auch aus dem Hindi. Seine Bedeutung 

ist möglicherweise in seiner Gesamtheit in keiner anderen Sprache zu erfassen. Sie 

bezieht sich auf den bhav, die Haltung, die man einnehmen sollte, wenn man sich im 

Handeln befindet. Wenn wir karmanyatā verstehen und anwenden, leuchten unsere 

Handlungen. Die vielen Schichten an Bedeutung, die im Wort karmanyatā verborgen 

liegen, werden offenbar – darunter Sorgfalt, Lebhaftigkeit, Stärke, Ernsthaftigkeit, 

Pflichtbewusstsein und Loyalität.  

 

Karmaṇyatā ist vom Sanskrit-Wort karmaṇya abgeleitet, dass eine Person beschreibt, die 

ihre Handlungen mit Geschick und Sorgfalt ausführt. Viel indische Schriften wie zum 

Beispiel Rig Veda, Atharva Veda, Ishavasya Upanishad, Bhagavata Purana, Agni Purana und 



andere sprechen über karmaṇyatā und rühmen sie als die Art und Weise, um 

Handlungen auszuführen. Sie versichern, dass das Handeln mit karmaṇyatā die einzige 

Art zu leben ist.  

 

Auf den ersten Blick scheint das Wort karmanyatā sehr handlungsorientiert zu sein. 

Aber so offensichtlich die Tugend karmanyatā in äußerlich ausgeführten Handlungen 

auch sein mag, sie besitzt tief im Kern auch viele subtile Eigenschaften. Karmanyatā 

umfasst sowohl Begeisterung als auch Geduld, Aktivität als auch Frieden, 

Lebendigkeit als auch Ernst, Tatkraft als auch Liebenswürdigkeit. Begeisterung ohne 

Geduld kann Chaos zur Folge haben; Tatkraft ohne Liebenswürdigkeit kann auf 

andere einschüchternd wirken. Damit sich karmanyatā in deinen Handlungen zeigt, 

musst du zulassen, dass ihre offensichtlichen und subtilen Bedeutungen in deinem Tun 

reifen, dass sie deine Sichtweise und Herangehensweise zur Reife bringen. 

 

Karma – „Handlung“ – gehört von Natur aus zum Universum. Es gibt bestimmte 

Handlungen, von denen wir glauben, dass wir sie instinktiv ausführen. In Wirklichkeit 

sind diese Handlungen vielleicht an sich gar nicht instinktiv. Wir haben vor geraumer 

Zeit gelernt, sie auszuführen, und wir haben sie mittlerweile so oft ausgeführt, dass sie 

zur Gewohnheit geworden sind. Sie sind für uns so natürlich geworden, dass sie nicht 

bei jeder Ausführung einen bewussten Gedanken benötigen.  

 

Dann gibt es Handlungen sowohl weltlicher als auch spiritueller Art, die bei jeder 

Ausführung größere Aufmerksamkeit von uns verlangen, ganz gleich, wie oft wir sie 

vorher schon ausgeführt haben. Obwohl diese Handlungen vielleicht zu einem Teil 

unseres täglichen Rhythmus und sogar unseres Wesens geworden sind, müssen wir 

uns immer noch bei jeder Ausführung von neuem konzentrieren. Wir müssen immer 

wieder zum Sinn und Zweck dieser Handlungen zurückkehren. 

 

Ganz gleich ob du eine Lehrerin, ein Koch, eine Architektin oder ein Mönch bist, du 

musst den Dharma deiner Rolle bis aufs i-Tüpfelchen erfüllen. Du musst deine 

Handlungen so einsetzen, dass du das Ziel deiner Arbeit erreichst. Karmanyatā – mit all 

ihren unzähligen und reichen Bedeutungen – zeigt sich in einer Handlung, die mit 

Absicht und Zielsetzung durchgeführt wird. Und zwar nicht mit beliebiger 



Zielsetzung und Absicht, sondern so, dass sie anderen zum Guten gereicht. Das Ziel 

eines Lehrers ist es, dass die Studierenden etwas lernen und ganz in sich aufnehmen 

und dabei verinnerlichen, dass es einen Wert hat, dieser Welt etwas zurückzugeben. 

Eine Chefköchin bereitet ein Essen mit der Absicht zu, dass es köstlich, nahrhaft und 

sättigend sein möge. Ein Architekt plant und errichtet ein Gebäude mit der Absicht 

und Zielsetzung, dass es ein heiliger Ort für jeden wird, der dort wohnen oder arbeiten 

wird. Ein Mönch verzichtet auf weltlichen Besitz und Status, um Gott und der 

Menschheit unbeirrbar zu dienen. 

 

Was geschieht, wenn eine Handlung ohne die Kenntnis von karmanyatā ausgeführt 

wird? Meistens erwarten wir ein Entgelt, wenn wir Handlungen ausführen. Quid pro 

quo wird zu unserem Leitsatz. Ganz gleich wie oft uns dieses Verhaltensmuster 

Probleme bereitet, wir erschaffen immer wieder dasselbe Szenario, wir folgen immer 

wieder demselben Muster. Wir finden es schwierig, aus unserer Spur auszubrechen. 

Und dann sind wir verwirrt und verstehen nicht, warum die Dinge nicht so laufen, wie 

wir geplant haben.  

 

Dann müssen wir uns fragen: Könnte das sein, weil der Zielsetzung deiner 

Handlungen kein Wohlwollen innewohnt? Könnte es sein, dass du dabei nicht das 

Wohl anderer im Auge hast? Die Antworten auf diese Fragen erfordern 

Selbsterforschung und echte Kontemplation.  

 

Es gibt einen subtilen, jedoch bedeutsamen Punkt, den man hier verstehen muss. Wir 

führen vielleicht eine Handlung aus, die allem äußeren Anschein nach anderen nützt. 

Wenn wir jedoch an diese Handlung den Wunsch geknüpft haben, Anerkennung, 

Beförderung oder einen anderen Nutzen für uns selbst zu gewinnen, verkörpern wir 

nicht wirklich den Geist von karmaṇyatā. Wenn wir andererseits an eine Handlung 

einfach deshalb herangehen, weil es unser Dharma ist, sie auszuführen, können wir 

sicher sein, dass wir all dem entsprechen, was karmaṇyatā in seinen schimmernden 

Facetten enthält. 

 

In der Bhagavad-gita sagt Krishna: 

  



Du hast das Recht auf Arbeit, aber nie auf die Früchte der Arbeit. Du solltest nie 

um einer Belohnung willen handeln, noch solltest du dich nach Untätigkeit 

sehnen.i  
 

Diese Lehre Krishnas ist einfach, doch schwer zu fassen. Es fühlt sich vielleicht so an, 

als ob ihre Bedeutung gerade eben außerhalb deiner Reichweite schwebt; sie ist quälend 

nahe, doch stets gerade nicht zu fassen. Doch wenn du tatsächlich imstande bist, diese 

Lehre in ihrer Gesamtheit zu verstehen, erkennst du, auf welche Weise sie ein 

Richtstrahl für dich und die gesamte Menschheit sein kann. 

 

Du denkst vielleicht: „Auch wenn diese Lehre voll immenser Kraft steckt, ist sie nicht 

doch sehr schwer auszuüben?“ Du fragst dich vielleicht: „Wie kann ich von den 

Früchten meiner Handlungen losgelöst bleiben? Wie kann ich überhaupt eine 

Handlung ausführen, wenn ich keine Idee davon habe, was sie mir bringen soll? Ist es 

nicht mein gutes Recht, etwas dafür zu erhalten?“ Ja, es stimmt, dass diese großartige 

Lehre Zeit zum Verstehen und zur Entfaltung braucht.  

 

Als Krishna den großen Krieger Arjuna lehrte, er solle nicht an den Früchten seiner 

Handlung hängen, war auch Arjuna verwirrt und perplex. Arjuna war ein Krieger und 

daher war es sein Dharma, einen gerechten Krieg zu kämpfen. Aber die Zuneigung zu 

seinen Verwandten hatte ihn blind für seinen Dharma gemacht. Er war nicht bereit, 

seine Feinde zu besiegen und zu bezwingen. Das Ziel, das Arjuna verfolgte, war, nicht 

mit ihnen Krieg führen zu müssen. Dies war das Ziel, dem er verhaftet war, und 

dadurch war er versucht, das Ausführen der richtigen Handlung zu vermeiden.  

 

Geduldig fuhr Krishna fort, Arjuna seine Lehre zu erläutern, so dass sie Arjunas Herz 

berührte und Arjuna alles, was sie umfasste, lernen konnte. Der Herr sagte zu Arjuna, 

dass er Handlungen, die auszuführen seine Pflicht sei, immer ausführen solle. Er 

erklärte Arjuna, dass der Zweck seiner Handlungen darin bestehe, Dharma, die 

Rechtschaffenheit, in der Welt wiederherzustellen, auch wenn das bedeuten würde, 

seine geliebten Angehörigen zu bekämpfen. 

 



Wenn du anfangs nicht imstande bist, die wahre Bedeutung der Lehre klar zu 

verstehen, sei nicht entmutigt. Aufgrund deines Eifers möchtest du den Zustand, nicht 

dem Ergebnis deiner Handlungen verhaftet zu sein, vielleicht sofort erreichen. Was 

aber echte Arbeit verlangt, ist, sich diesem Zustand zu nähern. Das ist deine sadhana. 

Wenn du zuerst keinen Bezug zur wahren Bedeutung der Lehre herstellen kannst, sei 

nicht verzagt. Du sollst immer wissen, dass der Nektar der Lehre erreichbar ist. Was 

echte Arbeit verlangt, ist das Verfeinern deines Verständnisses. Das ist deine sadhana.  

 

Deshalb ist es von äußerster Wichtigkeit, dass du das Vertrauen hast, dass du dahin 

gelangen kannst, dass du wirklich anfangen kannst, ganz allmählich den Kern von 

Krishnas Lehre zu verstehen und dir anzueignen. Wenn du dem Weg von karmanyatā 

folgst, erhältst du zuerst vielleicht nur einen flüchtigen Eindruck der Höchsten 

Wahrheit. Wenn du jedoch – wie du sicher weißt – an einer Sache dranbleibst, wenn 

du beständig dabei bleibst, dein Ziel zu verfolgen, dann erreichst du irgendwann 

wirklich dieses Ziel. Es wird wirklich greifbar. Deine Erfahrung der Höchsten 

Wahrheit wird beständiger, wenn sich diese flüchtigen Eindrücke der Wahrheit 

mehren.  

 

Hier kommt eine Analogie, die illustriert, was geschieht, wenn du die Tugend 

karmanyatā in deine Überlegungen einbeziehst. Alle Künstler verwenden vielleicht die 

richtige Technik und stellen sicher, dass Winkel und Linien, Farben und Strukturen in 

ihrem Werk den Richtlinien der Malerei folgen oder dem, was sie von ihren Lehrern 

gelernt haben. Gewisse Künstler jedoch kennen und verwenden die richtigen 

Techniken – und ihre Kunst ergreift das Herz der Betrachtenden. Es regt ihre 

Gedanken an. Es steckt ein Zauber in ihrem Werk.  

 

So hast du also ein Gemälde vor dir – oder du hast ein Gemälde vor dir.  

 

Lass karmanyatā allem innewohnen, was du tust. Deine Beziehung zu karmanyatā sollte 

so sein wie die zwischen Wasser und Nässe, Flamme und Helligkeit. Das eine existiert 

nicht ohne das andere. 

 



Zum Abschluss möchte ich dir etwas mitgeben, was ich von Gurumayi gehört habe. 

Meiner Meinung nach fasst es die Essenz von karmanyatā auf vollkommene Weise 

zusammen: 

 

„Wenn du nur darauf fokussiert bist, Handlungen auszuführen, die dir ein gutes 

Gefühl von dir selbst geben, und du dadurch nur viel für dich selbst erlangen 

möchtest, dann hast du den springenden Punkt des Yoga der Handlung nicht 

verstanden. Denke daran: Deine Handlungen sollten sein wie die 

Klangschwingungen, die nachhallen, wenn ein meisterlicher Musiker die 

Trommel schlägt und die Atmosphäre mit Musik erfüllt. Die Schwingungen 

deiner Handlungen sollten Gutes in die Welt tragen.“ 

 

 

 

Affirmation für Karmanyatā 
Möge ich karmanyata in meinem Gewahrsein halten, während ich mich 

im Feld der Handlungen bewege. 

 

 

 

 
 

 

© 2018 SYDA Foundation®. Alle Rechte vorbehalten. 

 

                                                        
i Bhagavadgita 2: 47; deutsche Übersetzung nach der englischen Fassung in The Bhadavad Gita, 

introduced and trans. byEknath Easwaran (Nogales, CA: Nilgiri Press, 2007) 

 


