Meditation tiber Gurumayis Worte

von Eesha Sardesai

Einleitung

Am 14. Januar 2026 veranstaltete Gurumayi im Universellen Siddha Yoga Raum
einen satsang zu Ehren von Makara Sankranti. Der satsang mit dem Titel ,Das Licht
der Sonne” war als Livestream vom Bhagavan Nityananda Temple im Shree
Muktananda Ashram auf der Siddha Yoga Path Website zu sehen.

Eines der Elemente des satsangs war eine Rede des Gastgebers Peter Walsh. Peter ist
ein Siddha Yoga Meditationslehrer, der beruflich als Trainer fiir Fithrungskrafte
arbeitet. Er gab uns allen Informationen zum Feiertag Makara Sankranti

und sprach dartiber, dass er der Verehrung der Sonne, Surya Devata, gewidmet sei.

Ami Bansal, ebenfalls eine Siddha Yoga Meditationslehrerin — und aufSerdem eine
Gelehrte der Sanskrit-Sprache und -Schriften — sprach aus Indien zu uns, um uns auf
die Rezitation des Surya Gayatri Mantras vorzubereiten. Und Shivalini Kinsley, eine
sehr begabte Siddha Yogini, die als Fotografin und Achtsamkeitslehrerin arbeitet
und im SYDA Foundation’s Donor Relations Department seva darbringt, teilte uns
mit, dass wir den namasankirtana Hare Rama Hare Krishna singen wiirden. Diesen

namasankirtana hat Gurumayi im Bhairavi raga komponiert.

Nach dem Gesang brachte Bhanu Dembergh, ein junger Mitarbeiter der SYDA
Foundation und neuer Leiter des Live Events Department, die Hingabe des ganzen
sangham durch die Ubung arati zum Ausdruck. Ich muss sagen, ich war schon
immer verzaubert von der Schonheit und Kraft von arati auf dem Siddha Yoga Weg.
Durch das Licht des Gurus wird unser eigenes inneres Licht entfacht — und wir
wiederum haben das Privileg und die Verantwortung, dieses Licht in unsere Welt

hineinzutragen. Immer wenn ich an dieser heiligen Opfergabe des Lichts an das




Licht teilnehme, immer wenn ich sehe, wie das Licht der Flamme auf das gottliche

Licht trifft, erinnert es mich an diese Wahrheit.

Fiir mich und vermutlich fiir euch ebenfalls ist es ein ganz besonderes Element eines
jeden satsangs, wenn Gurumayi spricht. Und ich mochte eins sagen: Was Gurumayi
auch sagt, was Gurumayi auch tut und ganz gleich, auf welche Weise sie diese
Dinge sagt oder tut, sie vermittelt uns so ihre Lehren. Gurumayi greift vielleicht auf
die heiligen Schriften zuriick, erzahlt eine Geschichte oder eine Anekdote. Sie
spricht vielleicht ganz lieb oder spielerisch oder sie unterhalt sich locker mit
Menschen. Sie spielt vielleicht mit den Tieren und Vogeln im Ashram (von denen
viele den Hang haben, Gurumayi aufzuspiiren und ihr zu folgen). Sie gibt vielleicht
schweigend darshan, so wie sie es iiber Stunden hinweg tat, wahrend sie im
Innenhof in Gurudev Siddha Peeth safi. Sie begegnet uns vielleicht sogar in unseren
Traumen. In all diesen Situationen erteilt uns Gurumayi Lehren. Sie vermittelt uns
ihre Weisheit und ihre Liebe.

Wahrend des satsangs an Makara Sankranti sprach Gurumayi zu uns, und sie gab

uns sehr viele Lehren. Ich mdchte hier ein paar Hohepunkte aufgreifen — aus den

Lehren, auf die ich mich bis jetzt konzentriert habe und die ich kontempliere.

Fiir mich ist es hilfreich, die Lehren auf diese Weise zu studieren —jeweils einige
davon zu betrachten und sie griindlich zu erforschen — weil der Guru in sutras
spricht. Jeder einzelne Satz, den Gurumayi aufiert, ist wie ein Aphorismus, pragnant
in der Formulierung und doch mit vielen Bedeutungsebenen versehen. Deshalb
wurden viele Jahre lang in Siddha Yoga Ashrams und Meditationscentern immer
dann, wenn Gurumayi einen Vortrag gehalten hatte, Reflektionssatsangs abgehalten.
Die Siddha Yoga Swamis, Meditationslehrer*innen und Centerleiter*innen leiteten
Siddha Yogis und neue Suchende dabei an, einige der vielen Bedeutungsnuancen in
Gurumayis Worten zu entdecken. Sie unterstiitzten die Menschen dabei, zu

verstehen, was Gurumayi gesagt hatte und warum sie es vielleicht gesagt hatte.

Das ist auch der Sinn von Siddha Yoga Sadhanakreisen, die von der SYDA

Foundation im Jahr 2003 begriindet wurden. Gurumayi wollte, dass die Menschen




im gesamten sangham die Moglichkeit hatten, die Lehren gemeinsam zu studieren —
selbst wenn das informeller war, in Kleingruppen in ihren Gemeinschaften. Die
Sadhanakreise und die Richtlinien, die Swami Vasudevananda und sein Team in der
SYDA Foundation fiir sie aufstellten, geben Siddha Yogis auf der ganzen Welt eine
Struktur fiir ihr Studium.

Ein weiterer Grund datfiir, an solch einem angeleiteten, kollektiven Studium
teilzunehmen, ist der, dass wir alle immer Informationen durch den Filter unserer
eigenen Glaubenssatze, Erfahrungen und vorgefassten Meinungen aufnehmen. In
der Psychologie wird das , Bestatigungstendenz” genannt. Wir horen, was wir
horen mochten — oder, um es praziser auszudriicken, wir neigen dazu, jegliche
Information in unsere existierenden mentalen und emotionalen Rahmenkonzepte
einzupassen, anstatt diese Rahmenkonzepte in Frage zu stellen und die Information
als das wahrzunehmen, was sie ist. Darin liegt eine evolutionadre Absicht: Diese
Filter sind wie Abkiirzungen, die es uns ermoglichen, Informationen schnell zu

verarbeiten und entsprechende Entscheidungen zu treffen.

Der Nachteil besteht darin, dass unsere Interpretationen nicht immer exakt sind.
Und wenn wir nicht achtgeben, kann sich diese Tendenz zur Falschinterpretation
auf unsere Beschaftigung mit den Worten des Gurus ausdehnen. Es ist eine
interessante Balance, die wir hier erreichen wollen. Nattirlich wollen wir alles, was
wir sind, einbringen, wenn wir die Lehren des Gurus erhalten. Gurumayi hat viele
Male gesagt: Nur dann, wenn wir unsere eigenen ,, Aha”-Momente erleben, was die
Lehren angeht — wenn wir eine personliche Resonanz mit ihnen erfahren — konnen

sie wahrhaftig in unserem Wesen Wurzeln schlagen.

Dennoch miissen wir uns auch bemiihen, die Absicht und Bedeutung hinter

Gurumayis Worten zu verstehen. Das heifst: Was genau sagt Gurumayi? Nicht: Was
mochte ich Gurumayi sagen horen? Oder: Was glaube ich, das Gurumayi sagt, ausgehend

von meinen eigenen Gedanken und Gefiihlen iiber mich selbst oder zu diesem Thema?

Zum Gliick ist das nicht wirklich ein Paradoxon. Nach meiner eigenen Erfahrung

auf dem Siddha Yoga Weg ist es so, dass die wirklichen Augenblicke von Resonanz —




diese Momente, wenn ich diesen Donnerschlag von Verstandnis im Inneren erlebe —
immer dann auftreten, wenn mein Geist offen ist und willens, sich an der Wahrheit

in den Worten des Gurus zu reiben.

Ein Reflektionssatsang soll dazu fithren, dass alle Suchenden zu einem
griindlicheren und exakteren Verstandnis von Gurumayis Lehren gelangen und
erfahren, wie sich diese Lehren auf sie im Besonderen beziehen. Und dann ist da
noch die Kraft, gemeinsam sadhana zu machen, was in einem Reflektionssatsang von
ganz allein passiert. Wir erzahlen uns gegenseitig, wie wir zu unseren
Erkenntnissen und Perspektiven gekommen sind, und das ist informativ und
ermutigend fiir alle, die dabei sind. Wir horen, wie andere mit einer Lehre gearbeitet
haben, wie sie ihre vielen Bedeutungen entdeckt und entschliisselt haben, und wir
denken: ,,Ah! Das kann ich auch!”

Da wir nicht alle gemeinsam an einem physischen Ort sein konnen, bin ich dankbar,
dass wir uns heutzutage dieses digitale Medium zunutze machen konnen.
Gurumayi sagte mir einmal, dass sie sich den Universellen Siddha Yoga Raum als
funkelnde blaue Kuppel vorstellt. Ich mochte vorschlagen, dass wir uns immer an
dieses wunderschone Bild erinnern, wenn wir uns im Universellen Raum
versammeln, sei es zum satsang oder um, wie jetzt gerade, unsere Gedanken

auszutauschen.

Gurumayi ermutigte mich, meine Gedanken zu ihren Lehren aus Makara Sankranti

mit euch allen, meinen Mit-Suchenden auf dem Siddha Yoga Weg, zu teilen. Diese

~Meditationen zu Gurumayis Worten” werden den ganzen Februar iiber in

mehreren Fortsetzungsfolgen auf der Siddha Yoga Path Website veroffentlicht

werden.




Die Wichtigkeit von Anerkennung

Je nachdem, wo sie leben, erfuhren die Menschen am Abend vorher vom satsang —
oder sogar nur wenige Stunden, bevor er stattfinden sollte. Ich habe mich sehr
gefreut, zu sehen und zu horen, dass sie trotzdem alles taten, um teilnehmen zu
konnen. In vielen Féllen schien eine grofiere Kraft am Werk zu sein, die die
Teilnahme der Menschen unterstiitzte. Ein Siddha Yogi aus Wisconsin schrieb
spater auf der Siddha Yoga Path Website:

Meine elfjahrige Tochter betet jeden Abend darum, Gurumayis darshan

erhalten zu konnen. Diese Absicht ist ihr seit Jahren sehr wichtig.

Heute Morgen, kurz vor Beginn des satsangs, erhielten wir einen Anruf ihrer
Schule, dass es einen Stromausfall gab. Das war an vielen Schulen in der
Gegend der Fall, aber ihre Schule war die einzige, bei der der Generator nicht
funktionierte, so dass alle Kinder friiher im Bus nach Hause geschickt wurden.
Sie kam gerade rechtzeitig zur Tiir herein, um mit Gurumayi zu singen,

Gurumayi sprechen zu horen und Gurumayis darshan zu erhalten!

Eines der ersten Dinge, die Gurumayi tat, als sie anfing zu sprechen, war, allen
dafiir Anerkennung zu schenken, dass sie trotz so kurzfristiger Ankiindigung in
den Universellen Raum gekommen waren. Das war ungeheuer bedeutsam fiir mich
und hallte in mir nach. Ich bin von Gurumayi dahingehend angeleitet worden —
und ich habe gehort, wie sie auch anderen diese Unterweisung gab — dass es
wichtig sei, Menschen Anerkennung zu schenken und ihnen gegeniiber unseren

Dank zum Ausdruck zu bringen.

Ich hatte auch bei vielen Gelegenheiten das Gliick, spezielle und personliche
Anerkennung von Gurumayi zu erhalten. Ich habe die ganze Kraft, die in einer
Anerkennung liegt, in diesen Augenblicken gespiirt — ein goldenes Gliithen in und

um mein Herz herum wie das Licht der Sonne selbst und die unerschiitterliche

Uberzeugung, dass ich einen Wert habe. Was ich tue, ist von Wert. Immer wenn ich

Anerkennung von Gurumayi erhalten habe, habe ich mich so gefiihlt, als konnte ich




alles tun — als konnte ich jede Herausforderung annehmen — und dass es eine

Freude waére, das fiir Gurumayi und ihren Auftrag zu tun.

Ich habe auch ein reichliches Maf$ an Anerkennung von anderen bekommen. Ich
sage das nicht, um anzugeben (wirklich! Ehrenwort!), sondern eher, um
verstandlich zu machen, dass ich weif3, wie es sich anfiihlt, wenn jemand sich nur
ein paar Augenblicke Zeit nimmt, um zu sagen, dass er oder sie die Arbeit, die du
machst, das Bemiihen, das du an den Tag legst, anerkennt. Das bewirkt etwas. Jede
einzelne Anerkennung, die ich erhalten habe, hat etwas bewirkt. Und ich hoffe,
dass die Menschen, denen ich Anerkennung gegeben habe, dasselbe erlebt haben —

dass sie die Aufrichtigkeit meiner Dankbarkeit ihnen gegeniiber gespiirt haben.

Als Gurumayi allen dafiir dankte, dass sie im Universellen Raum waren, war es, als
ob alles, was ich tiber Anerkennung gelernt und erfahren hatte, in mir

zusammenfloss. Ich erinnerte mich daran, von welch grofier Bedeutung diese

Ubung ist. Wir miissen die Menschen wissen lassen, dass wir ihre Bemiithungen zu

schatzen wissen. In vielen Kulturen ist es Teil der etablierten sozialen Etikette, solch
eine Anerkennung auszusprechen. Einige Menschen befolgen diese Etikette, andere
tun es nicht. Doch auf dem Siddha Yoga Weg hat Gurumayi uns gelehrt, dass es gut
und notwendig ist, das zu tun. Anderen dankbar zu sein ist eine Form der
Verehrung. Von Herzen Dank auszudriicken ist ein Gebet. Ich verstehe es so, dass

Gurumayis Anerkennung an jenem Tag ihr prasad fiir jede und jeden von uns war.

Jetzt frage ich mich also: Wie machst du es, anderen Menschen Anerkennung zu

schenken?

© 2026 SYDA Foundation®. Alle Rechte vorbehalten.




