
 

Meditation über Gurumayis Worte 

von Eesha Sardesai 

 

Einleitung 

Am 14.  Januar 2026 veranstaltete Gurumayi im Universellen Siddha Yoga Raum 

einen satsang zu Ehren von Makara Sankranti. Der satsang mit dem Titel „Das Licht 

der Sonne“ war als Livestream vom Bhagavan Nityananda Temple im Shree 

Muktananda Ashram auf der Siddha Yoga Path Website zu sehen. 

 

Eines der Elemente des satsangs war eine Rede des Gastgebers Peter Walsh. Peter ist 

ein Siddha Yoga Meditationslehrer, der beruflich als Trainer für Führungskräfte 

arbeitet. Er gab uns allen Informationen zum Feiertag Makara Sankranti  
und sprach darüber, dass er der Verehrung der Sonne, Surya Devata, gewidmet sei.   

   

Ami Bansal, ebenfalls eine Siddha Yoga Meditationslehrerin – und außerdem eine 

Gelehrte der Sanskrit-Sprache und -Schriften – sprach aus Indien zu uns, um uns auf 

die Rezitation des Surya Gayatri Mantras vorzubereiten. Und Shivalini Kinsley, eine 

sehr begabte Siddha Yogini, die als Fotografin und Achtsamkeitslehrerin arbeitet 

und im SYDA Foundation’s Donor Relations Department seva darbringt, teilte uns 

mit, dass wir den namasankirtana Hare Rama Hare Krishna singen würden. Diesen 

namasankirtana hat Gurumayi im Bhairavi raga komponiert. 

 

Nach dem Gesang brachte Bhanu Dembergh, ein junger Mitarbeiter der SYDA 

Foundation und neuer Leiter des Live Events Department, die Hingabe des ganzen 

sangham durch die Übung arati zum Ausdruck. Ich muss sagen, ich war schon 

immer verzaubert von der Schönheit und Kraft von arati auf dem Siddha Yoga Weg. 

Durch das Licht des Gurus wird unser eigenes inneres Licht entfacht – und wir 

wiederum haben das Privileg und die Verantwortung, dieses Licht in unsere Welt 

hineinzutragen. Immer wenn ich an dieser heiligen Opfergabe des Lichts an das 



Licht teilnehme, immer wenn ich sehe, wie das Licht der Flamme auf das göttliche 

Licht trifft, erinnert es mich an diese Wahrheit.  

 

Für mich und vermutlich für euch ebenfalls ist es ein ganz besonderes Element eines 

jeden satsangs, wenn Gurumayi spricht. Und ich möchte eins sagen: Was Gurumayi 

auch sagt, was Gurumayi auch tut und ganz gleich, auf welche Weise sie diese 

Dinge sagt oder tut, sie vermittelt uns so ihre Lehren. Gurumayi greift vielleicht auf 

die heiligen Schriften zurück, erzählt eine Geschichte oder eine Anekdote. Sie 

spricht vielleicht ganz lieb oder spielerisch oder sie unterhält sich locker mit 

Menschen. Sie spielt vielleicht mit den Tieren und Vögeln im Ashram (von denen 

viele den Hang haben, Gurumayi aufzuspüren und ihr zu folgen). Sie gibt vielleicht 

schweigend darshan, so wie sie es über Stunden hinweg tat, während sie im 

Innenhof in Gurudev Siddha Peeth saß. Sie begegnet uns vielleicht sogar in unseren 

Träumen. In all diesen Situationen erteilt uns Gurumayi Lehren. Sie vermittelt uns 

ihre Weisheit und ihre Liebe. 

 

Während des satsangs an Makara Sankranti sprach Gurumayi zu uns, und sie gab 

uns sehr viele Lehren. Ich möchte hier ein paar Höhepunkte aufgreifen – aus den 

Lehren, auf die ich mich bis jetzt konzentriert habe und die ich kontempliere.  

 

Für mich ist es hilfreich, die Lehren auf diese Weise zu studieren – jeweils einige 

davon zu betrachten und sie gründlich zu erforschen – weil der Guru in sutras 

spricht. Jeder einzelne Satz, den Gurumayi äußert, ist wie ein Aphorismus, prägnant 

in der Formulierung und doch mit vielen Bedeutungsebenen versehen. Deshalb 

wurden viele Jahre lang in Siddha Yoga Ashrams und Meditationscentern immer 

dann, wenn Gurumayi einen Vortrag gehalten hatte, Reflektionssatsangs abgehalten. 

Die Siddha Yoga Swamis, Meditationslehrer*innen und Centerleiter*innen leiteten 

Siddha Yogis und neue Suchende dabei an, einige der vielen Bedeutungsnuancen in 

Gurumayis Worten zu entdecken. Sie unterstützten die Menschen dabei, zu 

verstehen, was Gurumayi gesagt hatte und warum sie es vielleicht gesagt hatte.  

 

Das ist auch der Sinn von Siddha Yoga Sadhanakreisen, die von der SYDA 

Foundation im Jahr 2003 begründet wurden. Gurumayi wollte, dass die Menschen 



im gesamten sangham die Möglichkeit hatten, die Lehren gemeinsam zu studieren – 

selbst wenn das informeller war, in Kleingruppen in ihren Gemeinschaften. Die 

Sadhanakreise  und die Richtlinien, die Swami Vasudevananda und sein Team in der 

SYDA Foundation für sie aufstellten, geben Siddha Yogis auf der ganzen Welt eine 

Struktur für ihr Studium.  

 

Ein weiterer Grund dafür, an solch einem angeleiteten, kollektiven Studium 

teilzunehmen, ist der, dass wir alle immer Informationen durch den  Filter unserer 

eigenen Glaubenssätze, Erfahrungen und vorgefassten Meinungen aufnehmen. In 

der Psychologie wird das „Bestätigungstendenz“ genannt.  Wir hören, was wir 

hören möchten – oder, um es präziser auszudrücken, wir neigen dazu, jegliche 

Information in unsere existierenden mentalen und emotionalen Rahmenkonzepte 

einzupassen, anstatt diese Rahmenkonzepte in Frage zu stellen und die Information 

als das wahrzunehmen, was sie ist. Darin liegt eine evolutionäre Absicht: Diese 

Filter sind wie Abkürzungen, die es uns ermöglichen, Informationen schnell zu 

verarbeiten und entsprechende Entscheidungen zu treffen.  

 

Der Nachteil besteht darin, dass unsere Interpretationen nicht immer exakt sind. 

Und wenn wir nicht achtgeben, kann sich diese Tendenz zur Falschinterpretation 

auf unsere Beschäftigung mit den Worten des Gurus ausdehnen. Es ist eine 

interessante Balance, die wir hier erreichen wollen. Natürlich wollen wir alles, was 

wir sind, einbringen, wenn wir die Lehren des Gurus erhalten. Gurumayi hat viele 

Male gesagt: Nur dann, wenn wir unsere eigenen „Aha“-Momente erleben, was die 

Lehren angeht – wenn wir eine persönliche Resonanz mit ihnen erfahren – können 

sie wahrhaftig in unserem Wesen Wurzeln schlagen.   

 

Dennoch müssen wir uns auch bemühen, die Absicht und Bedeutung hinter 

Gurumayis Worten zu verstehen. Das heißt: Was genau sagt Gurumayi? Nicht: Was 

möchte ich Gurumayi sagen hören? Oder: Was glaube ich, das Gurumayi sagt, ausgehend 

von meinen eigenen Gedanken und Gefühlen über mich selbst oder zu diesem Thema?  

 

Zum Glück ist das nicht wirklich ein Paradoxon. Nach meiner eigenen Erfahrung 

auf dem Siddha Yoga Weg ist es so, dass die wirklichen Augenblicke von Resonanz – 



diese Momente, wenn ich diesen Donnerschlag von Verständnis im Inneren erlebe – 

immer dann auftreten, wenn mein Geist offen ist und willens, sich an der Wahrheit 

in den Worten des Gurus zu reiben.  

 

Ein Reflektionssatsang soll dazu führen, dass alle Suchenden zu einem 

gründlicheren und exakteren Verständnis von Gurumayis Lehren gelangen und 

erfahren, wie sich diese Lehren auf sie im Besonderen beziehen. Und dann ist da 

noch die Kraft, gemeinsam sadhana zu machen, was in einem Reflektionssatsang von 

ganz allein passiert. Wir erzählen uns gegenseitig, wie wir zu unseren 

Erkenntnissen und Perspektiven gekommen sind, und das ist informativ und 

ermutigend für alle, die dabei sind. Wir hören, wie andere mit einer Lehre gearbeitet 

haben, wie sie ihre vielen Bedeutungen entdeckt und entschlüsselt haben, und wir 

denken: „Ah! Das kann ich auch!“ 

 

Da wir nicht alle gemeinsam an einem physischen Ort sein können, bin ich dankbar, 

dass wir uns heutzutage dieses digitale Medium zunutze machen können. 

Gurumayi sagte mir einmal, dass sie sich den Universellen Siddha Yoga Raum als 

funkelnde blaue Kuppel vorstellt. Ich möchte vorschlagen, dass wir uns immer an 

dieses wunderschöne Bild erinnern, wenn wir uns im Universellen Raum 

versammeln, sei es zum satsang oder um, wie jetzt gerade, unsere Gedanken 

auszutauschen. 

 

Gurumayi ermutigte mich, meine Gedanken zu ihren Lehren aus Makara Sankranti 

mit euch allen, meinen Mit-Suchenden auf dem Siddha Yoga Weg, zu teilen. Diese 

„Meditationen zu Gurumayis Worten“ werden den ganzen Februar über in 

mehreren Fortsetzungsfolgen auf der Siddha Yoga Path Website veröffentlicht 

werden. 

 

*** 

 

 

 



Die Wichtigkeit von Anerkennung 

 

Je nachdem, wo sie leben, erfuhren die Menschen am Abend vorher vom satsang – 

oder sogar nur wenige Stunden, bevor er stattfinden sollte. Ich habe mich sehr 

gefreut, zu sehen und zu hören, dass sie trotzdem alles taten, um teilnehmen zu 

können. In vielen Fällen schien eine größere Kraft am Werk zu sein, die die 

Teilnahme der Menschen unterstützte. Ein Siddha Yogi aus Wisconsin schrieb 

später auf der Siddha Yoga Path Website: 

 

Meine elfjährige Tochter betet jeden Abend darum, Gurumayis darshan 

erhalten zu können. Diese Absicht ist ihr seit Jahren sehr wichtig. 

  

Heute Morgen, kurz vor Beginn des satsangs, erhielten wir einen Anruf ihrer 

Schule, dass es einen Stromausfall gab. Das war an vielen Schulen in der 

Gegend der Fall, aber ihre Schule war die einzige, bei der der Generator nicht 

funktionierte, so dass alle Kinder früher im Bus nach Hause geschickt wurden. 

Sie kam gerade rechtzeitig zur Tür herein, um mit Gurumayi zu singen, 

Gurumayi sprechen zu hören und Gurumayis darshan zu erhalten! 

 

Eines der ersten Dinge, die Gurumayi tat, als sie anfing zu sprechen, war, allen 

dafür Anerkennung zu schenken, dass sie trotz so kurzfristiger Ankündigung in 

den Universellen Raum gekommen waren. Das war ungeheuer bedeutsam für mich 

und hallte in mir nach. Ich bin von Gurumayi dahingehend angeleitet worden – 

und ich habe gehört, wie sie auch anderen diese Unterweisung gab – dass es 

wichtig sei, Menschen Anerkennung zu schenken und ihnen gegenüber unseren 

Dank zum Ausdruck zu bringen.  

 

Ich hatte auch bei vielen Gelegenheiten das Glück, spezielle und persönliche 

Anerkennung von Gurumayi zu erhalten. Ich habe die ganze Kraft, die in einer 

Anerkennung liegt, in diesen Augenblicken gespürt – ein goldenes Glühen in und 

um mein Herz herum wie das Licht der Sonne selbst und die unerschütterliche 

Überzeugung, dass ich einen Wert habe. Was ich tue, ist von Wert. Immer wenn ich 

Anerkennung von Gurumayi erhalten habe, habe ich mich so gefühlt, als könnte ich 



alles tun – als könnte ich jede Herausforderung annehmen – und dass es eine 

Freude wäre, das für Gurumayi und ihren Auftrag zu tun.  

 

Ich habe auch ein reichliches Maß an Anerkennung von anderen bekommen. Ich 

sage das nicht, um anzugeben (wirklich! Ehrenwort!), sondern eher, um 

verständlich zu machen, dass ich weiß, wie es sich anfühlt, wenn jemand sich nur 

ein paar Augenblicke Zeit nimmt, um zu sagen, dass er oder sie die Arbeit, die du 

machst, das Bemühen, das du an den Tag legst, anerkennt. Das bewirkt etwas. Jede 

einzelne Anerkennung, die ich erhalten habe, hat etwas bewirkt. Und ich hoffe, 

dass die Menschen, denen ich Anerkennung gegeben habe, dasselbe erlebt haben – 

dass sie die Aufrichtigkeit meiner Dankbarkeit ihnen gegenüber gespürt haben.  

 

Als Gurumayi allen dafür dankte, dass sie im Universellen Raum waren, war es, als 

ob alles, was ich über Anerkennung gelernt und erfahren hatte, in mir 

zusammenfloss. Ich erinnerte mich daran, von welch großer Bedeutung diese 

Übung ist. Wir müssen die Menschen wissen lassen, dass wir ihre Bemühungen zu 

schätzen wissen. In vielen Kulturen ist es Teil der etablierten sozialen Etikette, solch 

eine Anerkennung auszusprechen. Einige Menschen befolgen diese Etikette, andere 

tun es nicht. Doch auf dem Siddha Yoga Weg hat Gurumayi uns gelehrt, dass es gut 

und notwendig ist, das zu tun. Anderen dankbar zu sein ist eine Form der 

Verehrung. Von Herzen Dank auszudrücken ist ein Gebet. Ich verstehe es so, dass 

Gurumayis Anerkennung an jenem Tag ihr prasad für jede und jeden von uns war.  

 

Jetzt frage ich mich also: Wie machst du es, anderen Menschen Anerkennung zu 

schenken? 

 

 
 

© 2026 SYDA Foundation®. Alle Rechte vorbehalten. 

 

 

 

 


