
 

 

Méditation sur les paroles de Gurumayi 

par Eesha Sardesai  

 

Introduction 

Le 14 janvier 2026, Gurumayi a tenu un satsang en l’honneur de Makara 

Sankranti dans la Salle universelle du Siddha Yoga. Le satsang, intitulé « La 

lumière du soleil », a été diffusé en direct sur le site Internet de la voie du 

Siddha Yoga depuis le Temple de Bhagavan Nityananda à Shree 

Muktananda Ashram. 

 

Parmi les composantes du satsang, il y avait un exposé du présentateur, 

Peter Walsh. Peter est un enseignant de méditation du Siddha Yoga qui 

travaille professionnellement comme coach de dirigeants. Il a présenté à 

tout le monde la fête de Makara Sankranti en expliquant qu’elle était 

consacrée à l’adoration du soleil, Surya Devata. 

 

Ami Bansal, qui est aussi enseignante de méditation du Siddha Yoga, ainsi 

que spécialiste de la langue et des Écritures sanskrites, a présenté depuis 

l’Inde la récitation du mantra Surya Gayatri. Et Shivalini Kinsley, une siddha 

yogi pleine de talent qui travaille comme photographe et instructrice de 

pleine conscience et qui offre de la seva dans le département des Relations 

avec les donateurs de SYDA Foundation a expliqué que nous allions chanter 

le namasankirtana Hare Rama Hare Krishna. Ce namasankirtana a été composé 

par Gurumayi dans le raga Bhairavi. 

 

Après le chant, Bhanu Dembergh, un jeune permanent de SYDA Foundation, 

qui est le nouveau responsable du département des Évènements en direct, a 

exprimé la dévotion de tout le sangha en pratiquant l’arati. Je dois dire que j’ai 

toujours été fascinée par la beauté et la puissance de l’arati sur la voie du 

Siddha Yoga. C’est par la lumière du Guru que notre propre lumière 

intérieure est allumée et nous avons à notre tour le privilège et la 

responsabilité de transmettre cette lumière à notre monde. Cette vérité  

m’est rappelée chaque fois que je participe à cette offrande sacrée de lumière  



 

 

à la lumière, chaque fois que je vois la lumière de la flamme se réunir à la  

lumière divine. 

 

Pour moi, et aussi pour vous j’imagine, une des séquences les plus 

spéciales de tout satsang, c’est quand Gurumayi parle. Et je tiens à 

souligner ceci : dans tout ce que dit Gurumayi, dans tout ce que fait 

Gurumayi et quelle que soit la façon dont elle le dit et le fait, Gurumayi 

transmet ses enseignements. Gurumayi peut puiser dans les Écritures, 

raconter une histoire ou faire part d’une anecdote. Elle peut parler d’une 

voix douce ou enjouée, ou avoir une conversation informelle avec des gens. 

Elle peut jouer avec les animaux et les oiseaux de l’ashram (dont beaucoup 

ont tendance à rechercher Gurumayi et à la suivre partout). Elle peut 

donner le darshan en silence, comme elle l’a fait pendant des heures dans la 

cour de Gurudev Siddha Peeth. Elle peut même nous rencontrer dans nos 

rêves. Dans toutes ces circonstances, quelles qu’elles soient, Gurumayi 

enseigne quelque chose. Elle nous transmet sa sagesse et son amour. 

 

Au cours du satsang sur Makara Sankranti, Gurumayi nous a parlé et elle a 

dispensé de nombreux, très nombreux enseignements. Je vais traiter ici de 

quelques points forts concernant les enseignements sur lesquels je me suis 

concentrée jusqu’à présent et que j’ai contemplés. 

 

Je trouve utile d’étudier les enseignements de cette façon – c’est-à-dire d’en 

étudier juste quelques-uns à la fois et de les explorer en profondeur – car le 

Guru s’exprime en sutras. Chaque phrase que prononce Gurumayi est 

comme un aphorisme, concise dans sa formulation mais riche de multiples 

niveaux de sens. C’est pour cela que, depuis de nombreuses années, des 

satsang de réflexion ont eu lieu dans les ashrams du Siddha Yoga et les 

centres de méditation chaque fois que Gurumayi a prononcé un exposé. 

Les swamis du Siddha Yoga, les enseignants de méditation et les 

facilitateurs des centres ont incité les siddha yogis et les nouveaux 

chercheurs à découvrir quelques-unes des nombreuses nuances de 

signification dans les paroles de Gurumayi. Ils les ont aidés à comprendre 

ce que Gurumayi avait dit et pourquoi elle l’avait dit. 

 



 

 

C’est aussi le but des cercles de sadhana du Siddha Yoga qui ont été initiés 

par SYDA Foundation en 2003. Gurumayi a voulu que, dans tout le sangha, 

les gens puissent étudier ensemble les enseignements, même de façon plus 

informelle, en petits groupes au sein de leurs communautés. Les cercles de 

sadhana, avec les directives qu’ont établies pour eux Swami Vasudevananda 

et son équipe de SYDA Foundation, donnent aux siddha yogis du monde 

entier une structure pour leur étude. 

 

Une autre raison de participer à cette étude collective guidée, c’est que tous, 

nous recevons les informations à travers les filtres de nos croyances, 

expériences personnelles et préjugés. En psychologie, on appelle cela le 

« biais de confirmation ». Nous entendons ce que nous voulons entendre – 

ou plus précisément, nous avons tendance à faire coller toutes les 

informations que nous recevons à nos schémas mentaux et affectifs existants 

plutôt qu’à remettre en question ces schémas et prendre les informations 

pour ce qu’elles disent réellement. Il y a un but à cela dans l’évolution : ces 

filtres sont comme des raccourcis qui nous permettent de traiter 

l’information rapidement et de prendre nos décisions en conséquence. 

 

L’inconvénient, c’est que nos interprétations ne sont pas toujours exactes. Et 

si nous n’y prenons pas garde, cette tendance à mal interpréter peut même 

affecter notre compréhension des paroles du Guru. C’est un équilibre 

intéressant que nous cherchons à atteindre. Nous voulons, bien sûr, engager 

toute notre personnalité quand nous recevons les enseignements du Guru. 

Gurumayi a souvent dit que c’est seulement quand nous avons notre propre 

moment de révélation concernant les enseignements, quand nous 

éprouvons une sensation de résonance personnelle avec eux, qu’ils peuvent 

vraiment prendre racine dans notre être. 

 

Mais nous devons aussi veiller à comprendre l’intention et le sens derrière 

les paroles de Gurumayi. À savoir : Que dit Gurumayi ? Et non pas qu’est-ce 

que je veux que dise Gurumayi ? Ni qu’est-ce que je crois que dit Gurumayi, en 

fonction de mes idées et sentiments sur moi-même ou sur le sujet ? 

 



 

 

Heureusement, ce n’est pas réellement un paradoxe. Dans mon propre 

parcours sur la voie du Siddha Yoga, j’ai constaté que les vrais moments de 

résonance, les moments où surgit en moi cet éclair de compréhension, se 

produisent lorsque mon esprit est ouvert et disposé à se frotter à la vérité 

des paroles du Guru. 

 

Le but d’un satsang de réflexion est que chaque chercheur parvienne à une 

compréhension plus approfondie et plus exacte des enseignements de 

Gurumayi et voie en quoi ils le concernent particulièrement. Et puis il y a 

l’effet puissant de la sadhana collective, qui se produit tout naturellement 

dans un satsang de réflexion. Nous racontons aux autres comment nous 

sommes parvenus aux compréhensions et aux points de vue que nous avons, 

et cela se révèle instructif et encourageant pour tous les participants. Nous 

écoutons une autre personne raconter comment elle a travaillé sur un 

enseignement, comment elle a identifié et déchiffré ses nombreuses 

significations, et nous nous disons : « Tiens ! Je pourrais le faire, moi aussi ! » 

 

Étant donné que nous ne pouvons pas tous nous retrouver dans le même 

lieu physique, je suis heureuse que de nos jours il soit possible de recourir à 

ce moyen numérique.  

 

Gurumayi m’a dit un jour qu’elle se représente la Salle universelle du 

Siddha Yoga comme un dôme bleu scintillant. Je suggère que nous gardions 

cette belle image à l'esprit chaque fois que nous nous réunissons dans la 

Salle universelle, que ce soit pour un satsang ou, comme maintenant, pour 

échanger nos réflexions. 

 

Gurumayi m’a encouragée à faire part de mes réflexions sur ses 

enseignements de Makara Sankranti à vous tous, mes compagnons de 

recherche sur la voie du Siddha Yoga. Ces « Méditations sur les paroles de 

Gurumayi » seront publiées en plusieurs parties tout au long du mois de 

février sur le site Internet de la voie du Siddha Yoga. 

 

*** 



 

 

L’importance du remerciement 

Selon l’endroit où vous vivez, il se peut que vous ayez appris la veille au 

soir – voire juste quelques heures à l’avance – que le satsang aurait lieu. J’ai 

été touchée de voir et d’entendre dire que vous aviez été si nombreux à 

quand même faire tous les efforts possibles pour y assister. Dans de 

nombreux cas, une force supérieure semblait à l’œuvre pour vous aider à 

participer, comme une siddha yogi du Wisconsin l’a raconté plus tard sur le 

site Internet de la voie du Siddha Yoga :  

 

Ma fille de onze ans dit une prière tous les soirs pour pouvoir 

recevoir le darshan de Gurumayi. Cette intention occupe ses pensées 

depuis des années. 

 

Ce matin-là, juste avant le début du satsang, nous avons reçu un 

appel de son école annonçant qu’il n’y avait plus d’électricité. C’était 

le cas de nombreuses écoles de notre secteur mais la sienne était la 

seule où le générateur ne marchait pas, si bien que tous les enfants 

ont été renvoyés chez eux en bus. Elle a passé la porte juste à temps 

pour chanter avec Gurumayi, écouter Gurumayi parler et recevoir le 

darshan de Gurumayi ! 

 

Une des premières choses qu’a faite Gurumayi quand elle a commencé à 

parler a été de remercier tout le monde d’être arrivé dans la Salle universelle 

avec un préavis aussi court. Cela m’a paru extrêmement pertinent et m’a 

touchée personnellement. J’ai reçu des conseils de Gurumayi – et je l’ai 

également entendue donner ces conseils à d’autres – sur l’importance de 

remercier les gens et de leur exprimer notre gratitude. 

 

J’ai aussi eu la chance, à de nombreuses occasions, de recevoir des 

remerciements spécifiques et personnels de Gurumayi. Dans ces moments-

là, j’ai ressenti tout l’impact des remerciements : une lueur dorée comme le 

soleil pénètre dans mon cœur et l’entoure, et j’éprouve la conviction 



 

 

inébranlable que j’ai de la valeur. Ce que je fais a de la valeur. Chaque fois 

que j’ai reçu des remerciements de Gurumayi, j’ai eu le sentiment que je 

pouvais tout faire, relever n’importe quel défi pour Gurumayi et pour sa 

mission, et que ce serait une joie de le faire. 

 

J’ai aussi reçu largement ma part de remerciements venant d’autres 

personnes. Je ne dis pas cela pour me vanter (c’est vrai, je le jure !) mais 

pour faire comprendre que je sais ce que l’on ressent quand quelqu’un 

prend ne serait-ce qu’un instant pour vous faire savoir qu’il reconnaît le 

travail que vous faites, les efforts que vous entreprenez. Cela fait vraiment 

une différence. Chacun des remerciements que j’ai reçus a fait une 

différence pour moi. Et j’espère que les gens que j’ai remerciés ont ressenti 

la même chose, qu’ils ont senti la sincérité de ma gratitude envers eux. 

 

Quand Gurumayi a remercié tout le monde pour leur présence dans la 

Salle universelle, ce fut comme si tout ce que j’avais appris et éprouvé à 

propos de la reconnaissance se cristallisait en moi. Je me suis rappelé à quel 

point cette pratique est importante. Il faut vraiment dire aux gens que leurs 

efforts sont appréciés. Dans de nombreuses cultures, exprimer une telle 

reconnaissance fait partie des règles de bienséance établies. Certaines 

personnes respectent ces règles, d’autres non. Mais sur la voie du 

Siddha Yoga, Gurumayi nous enseigne que c’est la bonne chose à faire, une 

chose nécessaire. Être reconnaissant envers les autres est une forme de 

vénération. Remercier sincèrement, c’est prier. Je comprends que les 

remerciements de Gurumayi ce jour-là ont été son prasad pour chacun de 

nous. 

Alors maintenant, je vous pose la question : comment faites-vous pour 

remercier les gens ? 

 

 

 

© 2026 SYDA Foundation®. Tous droits réservés. 


