Meéditation sur les paroles de Gurumayi

par Eesha Sardesai

Introduction

Le 14 janvier 2026, Gurumayi a tenu un satsang en I’honneur de Makara
Sankranti dans la Salle universelle du Siddha Yoga. Le satsang, intitulé « La
lumiere du soleil », a été diffusé en direct sur le site Internet de la voie du
Siddha Yoga depuis le Temple de Bhagavan Nityananda a Shree
Muktananda Ashram.

Parmi les composantes du satsang, il y avait un exposé du présentateur,
Peter Walsh. Peter est un enseignant de méditation du Siddha Yoga qui
travaille professionnellement comme coach de dirigeants. Il a présenté a
tout le monde la féte de Makara Sankranti en expliquant qu’elle était
consacrée a I’adoration du soleil, Surya Devata.

Ami Bansal, qui est aussi enseignante de méditation du Siddha Yoga, ainsi
que spécialiste de la langue et des Ecritures sanskrites, a présenté depuis
I'Inde la récitation du mantra Surya Gayatri. Et Shivalini Kinsley, une siddha
yogi pleine de talent qui travaille comme photographe et instructrice de
pleine conscience et qui offre de la seva dans le département des Relations
avec les donateurs de SYDA Foundation a expliqué que nous allions chanter
le namasankirtana Hare Rama Hare Krishna. Ce namasankirtana a été composé
par Gurumayi dans le raga Bhairavi.

Apres le chant, Bhanu Dembergh, un jeune permanent de SYDA Foundation,
qui est le nouveau responsable du département des Evénements en direct, a
exprimé la dévotion de tout le sangha en pratiquant I'arati. Je dois dire que j'ai
toujours été fascinée par la beauté et la puissance de I'arati sur la voie du
Siddha Yoga. C’est par la lumiere du Guru que notre propre lumiere
intérieure est allumée et nous avons a notre tour le privilege et la
responsabilité de transmettre cette lumiere a notre monde. Cette vérité

m’est rappelée chaque fois que je participe a cette offrande sacrée de lumiere




a la lumiere, chaque fois que je vois la lumiere de la flamme se réunir a la
lumiere divine.

Pour moi, et aussi pour vous jimagine, une des séquences les plus
spéciales de tout satsang, c’est quand Gurumayi parle. Et je tiens a
souligner ceci : dans tout ce que dit Gurumayi, dans tout ce que fait
Gurumayi et quelle que soit la facon dont elle le dit et le fait, Gurumayi

transmet ses enseignements. Gurumayi peut puiser dans les Ecritures,

raconter une histoire ou faire part d'une anecdote. Elle peut parler d"une
voix douce ou enjouée, ou avoir une conversation informelle avec des gens.
Elle peut jouer avec les animaux et les oiseaux de 1’ashram (dont beaucoup
ont tendance a rechercher Gurumayi et a la suivre partout). Elle peut
donner le darshan en silence, comme elle I’a fait pendant des heures dans la
cour de Gurudev Siddha Peeth. Elle peut méme nous rencontrer dans nos
réves. Dans toutes ces circonstances, quelles qu’elles soient, Gurumayi
enseigne quelque chose. Elle nous transmet sa sagesse et son amour.

Au cours du satsang sur Makara Sankranti, Gurumayi nous a parlé et elle a
dispensé de nombreux, tres nombreux enseignements. Je vais traiter ici de
quelques points forts concernant les enseignements sur lesquels je me suis
concentrée jusqu’a présent et que j’ai contemplés.

Je trouve utile d’étudier les enseignements de cette fagon — c’est-a-dire d’en
étudier juste quelques-uns a la fois et de les explorer en profondeur — car le
Guru s’exprime en sutras. Chaque phrase que prononce Gurumayi est
comme un aphorisme, concise dans sa formulation mais riche de multiples
niveaux de sens. C’est pour cela que, depuis de nombreuses années, des
satsang de réflexion ont eu lieu dans les ashrams du Siddha Yoga et les
centres de méditation chaque fois que Gurumayi a prononceé un expose.
Les swamis du Siddha Yoga, les enseignants de méditation et les
facilitateurs des centres ont incité les siddha yogis et les nouveaux
chercheurs a découvrir quelques-unes des nombreuses nuances de
signification dans les paroles de Gurumayi. Ils les ont aidés a comprendre
ce que Gurumayi avait dit et pourquoi elle I’avait dit.




C’est aussi le but des cercles de sadhana du Siddha Yoga qui ont été initiés
par SYDA Foundation en 2003. Gurumayi a voulu que, dans tout le sangha,
les gens puissent étudier ensemble les enseignements, méme de fagon plus
informelle, en petits groupes au sein de leurs communautés. Les cercles de
sadhana, avec les directives qu’ont établies pour eux Swami Vasudevananda
et son équipe de SYDA Foundation, donnent aux siddha yogis du monde
entier une structure pour leur étude.

Une autre raison de participer a cette étude collective guidée, c’est que tous,
nous recevons les informations a travers les filtres de nos croyances,
expériences personnelles et préjugés. En psychologie, on appelle cela le

« biais de confirmation ». Nous entendons ce que nous voulons entendre —
ou plus précisément, nous avons tendance a faire coller toutes les
informations que nous recevons a nos schémas mentaux et affectifs existants
plutot qu’a remettre en question ces schémas et prendre les informations
pour ce qu’elles disent réellement. Il y a un but a cela dans I"évolution : ces
tiltres sont comme des raccourcis qui nous permettent de traiter

I'information rapidement et de prendre nos décisions en conséquence.

L’inconvénient, c’est que nos interprétations ne sont pas toujours exactes. Et
si nous n'y prenons pas garde, cette tendance a mal interpréter peut méme
affecter notre compréhension des paroles du Guru. C’est un équilibre
intéressant que nous cherchons a atteindre. Nous voulons, bien siir, engager
toute notre personnalité quand nous recevons les enseignements du Guru.
Gurumayi a souvent dit que c’est seulement quand nous avons notre propre
moment de révélation concernant les enseignements, quand nous
éprouvons une sensation de résonance personnelle avec eux, qu’ils peuvent
vraiment prendre racine dans notre étre.

Mais nous devons aussi veiller a comprendre I'intention et le sens derriere

les paroles de Gurumayi. A savoir : Que dit Gurumayi ? Et non pas qu'est-ce

que je veux que dise Gurumayi ? Ni qu’est-ce que je crois que dit Gurumayi, en
fonction de mes idées et sentiments sur moi-méme ou sur le sujet ?




Heureusement, ce n’est pas réellement un paradoxe. Dans mon propre
parcours sur la voie du Siddha Yoga, j’ai constaté que les vrais moments de
résonance, les moments ou surgit en moi cet éclair de compréhension, se
produisent lorsque mon esprit est ouvert et disposé a se frotter a la vérité
des paroles du Guru.

Le but d'un satsang de réflexion est que chaque chercheur parvienne a une
compréhension plus approfondie et plus exacte des enseignements de
Gurumayi et voie en quoi ils le concernent particulierement. Et puisil y a
I'etfet puissant de la sadhana collective, qui se produit tout naturellement
dans un satsang de réflexion. Nous racontons aux autres comment nous
sommes parvenus aux compréhensions et aux points de vue que nous avons,
et cela se révele instructif et encourageant pour tous les participants. Nous
écoutons une autre personne raconter comment elle a travaillé sur un
enseignement, comment elle a identifié et déchiffré ses nombreuses
significations, et nous nous disons : « Tiens ! Je pourrais le faire, moi aussi ! »

Etant donné que nous ne pouvons pas tous nous retrouver dans le méme

lieu physique, je suis heureuse que de nos jours il soit possible de recourir a

ce moyen numeérique.

Gurumayi m’a dit un jour qu’elle se représente la Salle universelle du
Siddha Yoga comme un dome bleu scintillant. Je suggere que nous gardions
cette belle image a l'esprit chaque fois que nous nous réunissons dans la
Salle universelle, que ce soit pour un satsang ou, comme maintenant, pour

échanger nos réflexions.

Gurumayi m’a encourageée a faire part de mes réflexions sur ses
enseignements de Makara Sankranti a vous tous, mes compagnons de
recherche sur la voie du Siddha Yoga. Ces « Méditations sur les paroles de
Gurumayi » seront publiées en plusieurs parties tout au long du mois de

février sur le site Internet de la voie du Siddha Yoga.




L’'importance du remerciement

Selon I'endroit ot vous vivez, il se peut que vous ayez appris la veille au
soir — voire juste quelques heures a 'avance — que le satsang aurait lieu. J'ai
été touchée de voir et d’entendre dire que vous aviez été si nombreux a
quand méme faire tous les efforts possibles pour y assister. Dans de
nombreux cas, une force supérieure semblait a I'ceuvre pour vous aider a
participer, comme une siddha yogi du Wisconsin 1'a raconté plus tard sur le

site Internet de la voie du Siddha Yoga :

Ma fille de onze ans dit une priere tous les soirs pour pouvoir
recevoir le darshan de Gurumayi. Cette intention occupe ses pensées

depuis des années.

Ce matin-13, juste avant le début du satsang, nous avons recu un
appel de son école annongant qu’il n'y avait plus d’électricité. C'était
le cas de nombreuses écoles de notre secteur mais la sienne était la
seule ou le générateur ne marchait pas, si bien que tous les enfants
ont été renvoyés chez eux en bus. Elle a passé la porte juste a temps
pour chanter avec Gurumayi, écouter Gurumayi parler et recevoir le

darshan de Gurumayi !

Une des premieres choses qu’a faite Gurumayi quand elle a commencé a
parler a été de remercier tout le monde d’étre arrivé dans la Salle universelle
avec un préavis aussi court. Cela m’a paru extrémement pertinent et m’a
touchée personnellement. J'ai recu des conseils de Gurumayi — et je l'ai
également entendue donner ces conseils a d’autres — sur 'importance de

remercier les gens et de leur exprimer notre gratitude.

J’ai aussi eu la chance, a de nombreuses occasions, de recevoir des
remerciements spécifiques et personnels de Gurumayi. Dans ces moments-
1a, j’ai ressenti tout I'impact des remerciements : une lueur dorée comme le

soleil pénetre dans mon cceur et I'entoure, et j'éprouve la conviction




inébranlable que j’ai de la valeur. Ce que je fais a de la valeur. Chaque fois
que j’ai requ des remerciements de Gurumayi, j'ai eu le sentiment que je
pouvais tout faire, relever n'importe quel défi pour Gurumayi et pour sa

mission, et que ce serait une joie de le faire.

J'ai aussi requ largement ma part de remerciements venant d’autres
personnes. Je ne dis pas cela pour me vanter (c’est vrai, je le jure !) mais
pour faire comprendre que je sais ce que I'on ressent quand quelqu'un
prend ne serait-ce qu'un instant pour vous faire savoir qu’il reconnait le
travail que vous faites, les efforts que vous entreprenez. Cela fait vraiment
une différence. Chacun des remerciements que j’ai requs a fait une
différence pour moi. Et jespere que les gens que j’ai remerciés ont ressenti

la méme chose, qu’ils ont senti la sincérité de ma gratitude envers eux.

Quand Gurumayi a remercié tout le monde pour leur présence dans la

Salle universelle, ce fut comme si tout ce que j'avais appris et éprouvé a

propos de la reconnaissance se cristallisait en moi. Je me suis rappelé a quel

point cette pratique est importante. Il faut vraiment dire aux gens que leurs
efforts sont appréciés. Dans de nombreuses cultures, exprimer une telle
reconnaissance fait partie des regles de bienséance établies. Certaines
personnes respectent ces regles, d’autres non. Mais sur la voie du

Siddha Yoga, Gurumayi nous enseigne que c’est la bonne chose a faire, une
chose nécessaire. Etre reconnaissant envers les autres est une forme de
vénération. Remercier sincerement, c’est prier. Je comprends que les
remerciements de Gurumayi ce jour-la ont été son prasad pour chacun de
nous.

Alors maintenant, je vous pose la question : comment faites-vous pour

remercier les gens ?

© 2026 SYDA Foundation®. Tous droits réservés.




