
 

 

 

Meditación en las palabras de Gurumayi 
por Eesha Sardesai 

 
Introducción 

 

El 14 de enero de 2026, Gurumayi celebró un sátsang en honor de Makara 

Sankranti, en la Sala Universal de Siddha Yoga. El sátsang, titulado “La luz del 

Sol”, se transmitió en vivo en el sitio web del sendero de Siddha Yoga desde el 

Templo de Bhagaván Nityananda en el Shree Muktananda Áshram.  

 

Entre los elementos del sátsang hubo una charla del anfitrión, Peter Walsh.  

Peter es un profesor de meditación Siddha Yoga que trabaja profesionalmente 

como asesor ejecutivo. Él orientó a todos hacia la festividad de Makara 

Sankranti, hablando de que está dedicada a la adoración del sol, Surya Dévata.  

 

Ami Bansal, quien también es profesora de meditación Siddha Yoga —así como 

académica de lengua y escritura sánscritas— habló desde la India para presentar 

la recitación del mantra Surya Gáyatri. Y Shivalini Kinsley, una muy talentosa 

siddha yogui que trabaja como fotógrafa e instructora de conciencia plena, y que 

ofrece seva en el Departamento de Relación con Donadores de la Fundación 

SYDA, explicó que cantaríamos el namasankírtana Hare Rama Hare Krishna. Este 

namasankírtana fue compuesto por Gurumayi en el Bháiravi raga.  

 

Después del canto, Bhanu Dembergh, un joven adulto que colabora en la 

Fundación SYDA y es la nueva cabeza del Departamento de Eventos en Vivo, 

expresó la devoción de todo el sángham a través de la práctica del árati. Debo 

decir que siempre me han cautivado la belleza y el poder del árati en el sendero 

de Siddha Yoga. Es por la luz del Guru que nuestra propia luz interior se 

ilumina; y nosotros, a cambio, tenemos el privilegio y la responsabilidad de 

llevar esa luz a nuestro mundo. Recuerdo esta verdad siempre que participo en 

esta ofrenda sagrada de la luz a la luz, siempre que veo la luz de la llama que se 

encuentra con la luz divina. 

  



 

 

 

Para mí, y me imagino que para ti también, uno de los elementos más especiales 

de cualquier sátsang es cuando habla Gurumayi. Ahora quiero decir esto: en 

cualquier cosa que Gurumayi diga, en cualquier cosa que Gurumayi haga, y en 

su forma de hacer o decir esas cosas, Gurumayi está impartiendo sus 

enseñanzas. Gurumayi podría tomar algo de las escrituras, contar una historia o 

relatar una anécdota. Podría estar hablando de una manera dulce o juguetona, o 

tener una conversación casual con la gente. Podría estar jugando con los 

animales y los pájaros del Áshram (muchos de los cuales tienen la propensión 

de encontrar a Gurumayi y seguirla por todas partes).  Ella podría estar dando 

darshan en silencio, como ha hecho durante horas a la vez, sentada en el patio de 

Gurudev Siddha Peeth. Podría incluso encontrarnos en nuestros sueños. En 

todas y cada una de estas circunstancias, Gurumayi está enseñando. Nos está 

transmitiendo su sabiduría y su amor. 

 

Durante el sátsang sobre Makara Sankranti, Gurumayi nos habló y dio muchas, 

muchas enseñanzas. Voy a compartir aquí algunos puntos destacados, sobre las 

enseñanzas en las que me he enfocado y que he contemplado hasta ahora. 

 

Me resulta útil estudiar las enseñanzas de esta manera —es decir, ver varias a la 

vez, y explorarlas a profundidad— porque el Guru habla en sutras. Cada 

expresión que enuncia Gurumayi es como un aforismo, conciso en su fraseo, 

pero lleno de una capa tras otra de significado. Por esta razón durante muchos 

años, hubo Sátsangs de Reflexión en los Áshrams y centros de meditación de 

Siddha Yoga, siempre que Gurumayi daba una charla. Los Swamis, profesores 

de meditación y directores de centros de Siddha Yoga, guiaban a siddha yoguis 

o nuevos buscadores a descubrir algunos de los muchos matices de significado 

en las palabras de Gurumayi.  Apoyaban a la gente para comprender lo que 

había dicho Gurumayi y por qué pudo haberlo dicho. 

 

Este es también el propósito de los Círculos de Sádhana de Siddha Yoga, que la 

Fundación SYDA estableció en 2003. Gurumayi quería que las personas de todo  

 

 



 

 

 

el sángham pudieran estudiar juntas las enseñanzas, aunque fuera de manera 

más informal, en pequeños grupos dentro de sus comunidades. Los Círculos de 

Sádhana y los lineamientos que Swami Vasudevananda y su equipo en la 

Fundación SYDA  establecieron para ello, dio a los siddha yoguis de todo el 

mundo una estructura para su estudio. 

 

Otra razón para participar en ese estudio guiado, colectivo, es que todos 

recibimos la información a través de los filtros de nuestras propias creencias, 

experiencias y preconcepciones. En psicología, a esto se le llama “sesgo de 

confirmación”.  Oímos lo que queremos oír —o, para ser más precisa, tendemos 

a adecuar cualquier información que recibimos a nuestras estructuras existentes 

tanto mentales como emocionales, en vez de cuestionar esas estructuras y 

escuchar la información tal como es. Esto obedece a un propósito evolutivo: esos 

filtros son como atajos que nos permiten procesar rápidamente la información y 

tomar las decisiones consecuentes. 

 

La desventaja es que nuestras interpretaciones no siempre son acertadas. Y si no 

tenemos cuidado, esta tendencia a malinterpretar puede extenderse a nuestro 

compromiso con las palabras de Guru. Es un equilibrio interesante el que 

tratamos de lograr. Queremos, desde luego, poner todo de nosotros mismos 

cuando recibimos las enseñanzas del Guru. Gurumayi ha dicho muchas veces 

que sólo cuando tenemos nuestros propios momentos de reconocimiento de las 

enseñanzas —cuando experimentamos una resonancia personal con ellas— es 

que verdaderamente pueden echar raíces en nuestro ser. 

 

Sin embargo, también debemos comprender el propósito y el significado detrás 

de las palabras de Gurumayi cuidadosamente. O sea: ¿Qué está diciendo 

Gurumayi? Y no: ¿Qué quiero que esté diciendo Gurumayi? Ni: ¿Qué es lo que creo 

que Gurumayi está diciendo, según mis propios pensamientos y sentimientos sobre mí o 

sobre este tema? 

 

 

 



 

 

 

Por fortuna, esto no es realmente una paradoja. En mi propia experiencia al 

seguir el sendero de Siddha Yoga, he encontrado que los momentos reales de 

resonancia —los momentos en que siento ese destello de entendimiento en el 

interior— ocurren cuando mi mente está abierta y dispuesta a acercarse a la 

verdad de las palabras del Guru. 

 

El propósito del Sátsang de Reflexión es que cada buscador llegue a un 

entendimiento más completo y preciso de las enseñanzas de Gurumayi, y de 

cómo esas enseñanzas se relacionan con él de manera específica. Y además, está 

el poder de hacer sádhana de manera colectiva, que es lo que ocurre 

inherentemente en un Sátsang de Reflexión. Compartimos unos con otros cómo 

llegamos al entendimiento y las perspectivas que sostenemos, y esto se vuelve 

informativo y anima a todos los involucrados. Escuchamos cómo alguien más 

trabajó sobre una enseñanza, cómo descubrió y decodificó sus muchos 

significados, y pensamos: “Ah, yo también puedo hacer eso”. 

 

Puesto que no todos podemos estar juntos en una ubicación física, yo agradezco 

que en estos días podamos recurrir a este medio digital. Gurumayi me dijo una 

vez que ella visualiza la Sala Universal de Siddha Yoga como una fulgurante 

bóveda azul. Me gustaría sugerir que mantuviéramos esa hermosa imagen en la 

mente siempre que nos reunamos en la Sala Universal, ya sea para un sátsang o, 

como estamos haciendo ahora, para compartir nuestras contemplaciones. 

 

Gurumayi me animó a compartir mis pensamientos sobre sus enseñanzas de 

Makara Sankranti con todos ustedes, mis compañeros buscadores en el sendero 

de Siddha Yoga. Estas “Meditaciones en las palabras de Gurumayi” van a 

presentarse en varias partes a lo largo de febrero, en el sitio web del sendero de 

Siddha Yoga. 

 

*** 

 

 

 



 

 

La importancia del reconocimiento 

 

Dependiendo de dónde vivas, quizá te hayas enterado del sátsang la noche 

anterior —o incluso unas horas antes— de que iniciara. Me dio ánimos ver y 

escuchar sobre cuántos de ustedes hicieron todo esfuerzo posible por asistir. En 

muchos casos, parecía haber una fuerza más grande apoyando tu participación. 

Una siddha yogui de Wisconsin compartió después en el sitio web del sendero 

de Siddha Yoga: 

 

Mi hija de once años ha estado haciendo una plegaria cada noche pidiendo 

poder recibir el darshan de Gurumayi. Esta intención ha estado muy 

presente en su mente durante años. 

 

Esa mañana, justo antes de que comenzara el sátsang, recibimos una 

llamada de su escuela diciendo que la electricidad había fallado. Este era 

el caso de muchas escuelas de la zona, pero la de ella era la única cuyo 

generador no estaba funcionando, así que mandaron a todos los chicos 

más temprano a casa, en los autobuses. ¡Ella entró por la puerta justo a 

tiempo de cantar con Gurumayi, de escuchar a Gurumayi hablar, y de 

recibir el darshan de Gurumayi! 

 

Una de las primeras cosas que hizo Gurumayi al comenzar a hablar fue extender 

un reconocimiento a todos por llegar a la Sala Universal, a pesar del aviso con 

poca anticipación. Esto tuvo para mí una enorme relevancia y resonancia. He 

recibido guía de Gurumayi —y la he escuchado dar esta guía también a otros— 

sobre la importancia de reconocer a las personas y expresarles agradecimiento. 

 

También, en muchas ocasiones, he tenido la fortuna de recibir un 

reconocimiento específico y personal de Gurumayi. He sentido el pleno poder 

del reconocimiento en esos momentos: un resplandor dorado en mi corazón y  

 

alrededor de él, como la luz del sol mismo, y la convicción inquebrantable de 

que soy valiosa. Lo que estoy haciendo es valioso. Siempre que he recibido un 

reconocimiento de Gurumayi, he sentido que puedo hacer cualquier cosa —que 



 

 

puedo enfrentar cualquier desafío— y que sería un deleite hacerlo, por 

Gurumayi y por su misión. 

 

He recibido también bastante reconocimiento de otros. No lo digo para 

presumir (¡en verdad! ¡lo prometo!), sino más bien para comunicar que sé lo que 

se siente cuando alguien se toma incluso unos instantes para decirte que 

reconocen el trabajo que estás haciendo, los esfuerzos que has emprendido. 

Hace una diferencia. Cada uno de los reconocimientos que he recibido ha hecho 

una diferencia para mí. Y espero que la gente a quien yo he reconocido haya 

experimentado lo mismo: que hayan sentido la sinceridad de mi gratitud hacia 

ellos. 

 

Cuando Gurumayi agradeció a todos por estar en la Sala Universal, fue como si 

todo lo que yo había aprendido y experimentado sobre el reconocimiento, se 

fusionara dentro de mí. Recordé lo significativa que es esta práctica. Sí tenemos 

que hacer que la gente sepa que sus esfuerzos son apreciados. En muchas 

culturas expresar ese reconocimiento es parte de la etiqueta social establecida. 

Algunas personas siguen esta etiqueta; otras, no. Sin embargo, en el sendero de 

Siddha Yoga, Gurumayi nos ha enseñado que es algo bueno y necesario que hay 

que hacer. Ser agradecido con los demás es una forma de adoración. Dar unas 

gracias sinceras es plegaria. Entiendo que el reconocimiento de Gurumayi de ese 

día fue su prasad para cada uno de nosotros. 

 

Así que ahora, me pregunto: ¿cómo le haces tú para reconocer a las personas? 

 

 

 

 
© 2026 SYDA Foundation®. Derechos reservados. 

 


