Meditacion en las palabras de Gurumayi
por Eesha Sardesai

Introduccion

El 14 de enero de 2026, Gurumayi celebro6 un sdtsang en honor de Makara
Sankranti, en la Sala Universal de Siddha Yoga. El sitsang, titulado “La luz del
Sol”, se transmitid en vivo en el sitio web del sendero de Siddha Yoga desde el

Templo de Bhagavan Nityananda en el Shree Muktananda Ashram.

Entre los elementos del sitsang hubo una charla del anfitrion, Peter Walsh.
Peter es un profesor de meditacion Siddha Yoga que trabaja profesionalmente
como asesor ejecutivo. El orientd a todos hacia la festividad de Makara

Sankranti, hablando de que esta dedicada a la adoracion del sol, Surya Dévata.

Ami Bansal, quien también es profesora de meditacion Siddha Yoga —asi como
académica de lengua y escritura sanscritas — hablo desde la India para presentar
la recitacion del mantra Surya Gayatri. Y Shivalini Kinsley, una muy talentosa
siddha yogui que trabaja como fotdgrafa e instructora de conciencia plena, y que
ofrece seva en el Departamento de Relacion con Donadores de la Fundacion
SYDA, explicod que cantariamos el namasankirtana Hare Rama Hare Krishna. Este

namasankirtana fue compuesto por Gurumayi en el Bhdiravi raga.

Después del canto, Bhanu Dembergh, un joven adulto que colabora en la
Fundacion SYDA y es la nueva cabeza del Departamento de Eventos en Vivo,
expreso la devocion de todo el sangham a través de la practica del drati. Debo
decir que siempre me han cautivado la belleza y el poder del drati en el sendero
de Siddha Yoga. Es por la luz del Guru que nuestra propia luz interior se
ilumina; y nosotros, a cambio, tenemos el privilegio y la responsabilidad de
llevar esa luz a nuestro mundo. Recuerdo esta verdad siempre que participo en
esta ofrenda sagrada de la luz a la luz, siempre que veo la luz de la llama que se

encuentra con la luz divina.




Para mi, y me imagino que para ti también, uno de los elementos mas especiales
de cualquier sdtsang es cuando habla Gurumayi. Ahora quiero decir esto: en
cualquier cosa que Gurumayi diga, en cualquier cosa que Gurumayi haga, y en
su forma de hacer o decir esas cosas, Gurumayi esta impartiendo sus
ensefianzas. Gurumayi podria tomar algo de las escrituras, contar una historia o
relatar una anécdota. Podria estar hablando de una manera dulce o juguetona, o

tener una conversacion casual con la gente. Podria estar jugando con los

animales y los pajaros del Ashram (muchos de los cuales tienen la propension

de encontrar a Gurumayi y seguirla por todas partes). Ella podria estar dando
darshan en silencio, como ha hecho durante horas a la vez, sentada en el patio de
Gurudev Siddha Peeth. Podria incluso encontrarnos en nuestros suenos. En
todas y cada una de estas circunstancias, Gurumayi esta ensenando. Nos esta

transmitiendo su sabiduria y su amor.

Durante el sitsang sobre Makara Sankranti, Gurumayi nos hablo y dio muchas,
muchas ensefianzas. Voy a compartir aqui algunos puntos destacados, sobre las

ensefianzas en las que me he enfocado y que he contemplado hasta ahora.

Me resulta util estudiar las ensefnianzas de esta manera —es decir, ver varias a la
vez, y explorarlas a profundidad — porque el Guru habla en sutras. Cada
expresion que enuncia Gurumayi es como un aforismo, conciso en su fraseo,
pero lleno de una capa tras otra de significado. Por esta razon durante muchos
afos, hubo Satsangs de Reflexién en los Ashrams y centros de meditacion de
Siddha Yoga, siempre que Gurumayi daba una charla. Los Swamis, profesores
de meditacion y directores de centros de Siddha Yoga, guiaban a siddha yoguis
o nuevos buscadores a descubrir algunos de los muchos matices de significado
en las palabras de Gurumayi. Apoyaban a la gente para comprender lo que

habia dicho Gurumayi y por qué pudo haberlo dicho.

Este es también el propdsito de los Circulos de Sadhana de Siddha Yoga, que la

Fundacién SYDA establecié en 2003. Gurumayi queria que las personas de todo




el sangham pudieran estudiar juntas las ensefianzas, aunque fuera de manera
mas informal, en pequefios grupos dentro de sus comunidades. Los Circulos de

Sadhana y los lineamientos que Swami Vasudevananda y su equipo en la

Fundacion SYDA establecieron para ello, dio a los siddha yoguis de todo el

mundo una estructura para su estudio.

Otra razdn para participar en ese estudio guiado, colectivo, es que todos
recibimos la informacidn a través de los filtros de nuestras propias creencias,
experiencias y preconcepciones. En psicologia, a esto se le llama “sesgo de
confirmacion”. Oimos lo que queremos oir —o, para ser mas precisa, tendemos
a adecuar cualquier informacion que recibimos a nuestras estructuras existentes
tanto mentales como emocionales, en vez de cuestionar esas estructuras y
escuchar la informacién tal como es. Esto obedece a un propdsito evolutivo: esos
filtros son como atajos que nos permiten procesar rapidamente la informacion y

tomar las decisiones consecuentes.

La desventaja es que nuestras interpretaciones no siempre son acertadas. Y si no
tenemos cuidado, esta tendencia a malinterpretar puede extenderse a nuestro
compromiso con las palabras de Guru. Es un equilibrio interesante el que
tratamos de lograr. Queremos, desde luego, poner todo de nosotros mismos
cuando recibimos las ensefianzas del Guru. Gurumayi ha dicho muchas veces
que solo cuando tenemos nuestros propios momentos de reconocimiento de las
ensenanzas —cuando experimentamos una resonancia personal con ellas— es

que verdaderamente pueden echar raices en nuestro ser.

Sin embargo, también debemos comprender el proposito y el significado detras
y
de las palabras de Gurumayi cuidadosamente. O sea: ; Qué estd diciendo
Gurumayi? Y no: ;Qué quiero que esté diciendo Gurumayi? Ni: ;Qué es lo que creo
¢ ¢
que Gurumayi esta diciendo, seguin mis propios pensamientos y sentimientos sobre mi o

sobre este tema?




Por fortuna, esto no es realmente una paradoja. En mi propia experiencia al
seguir el sendero de Siddha Yoga, he encontrado que los momentos reales de

resonancia —los momentos en que siento ese destello de entendimiento en el

interior — ocurren cuando mi mente estd abierta y dispuesta a acercarse a la

verdad de las palabras del Guru.

El proposito del Satsang de Reflexion es que cada buscador llegue a un
entendimiento mas completo y preciso de las ensefianzas de Gurumayi, y de
cOmo esas ensefanzas se relacionan con €l de manera especifica. Y ademas, esta
el poder de hacer sidhana de manera colectiva, que es lo que ocurre
inherentemente en un Satsang de Reflexion. Compartimos unos con otros como
llegamos al entendimiento y las perspectivas que sostenemos, y esto se vuelve
informativo y anima a todos los involucrados. Escuchamos como alguien mas
trabajo sobre una ensefianza, como descubrid y decodificd sus muchos

significados, y pensamos: “Ah, yo también puedo hacer eso”.

Puesto que no todos podemos estar juntos en una ubicacion fisica, yo agradezco
que en estos dias podamos recurrir a este medio digital. Gurumayi me dijo una
vez que ella visualiza la Sala Universal de Siddha Yoga como una fulgurante
boveda azul. Me gustaria sugerir que mantuviéramos esa hermosa imagen en la
mente siempre que nos reunamos en la Sala Universal, ya sea para un sdtsang o,

como estamos haciendo ahora, para compartir nuestras contemplaciones.

Gurumayi me animo a compartir mis pensamientos sobre sus ensefianzas de
Makara Sankranti con todos ustedes, mis compafieros buscadores en el sendero
de Siddha Yoga. Estas “Meditaciones en las palabras de Gurumayi” van a

presentarse en varias partes a lo largo de febrero, en el sitio web del sendero de
Siddha Yoga.




La importancia del reconocimiento

Dependiendo de donde vivas, quiza te hayas enterado del sitsang la noche
anterior —o incluso unas horas antes— de que iniciara. Me dio animos ver y
escuchar sobre cuantos de ustedes hicieron todo esfuerzo posible por asistir. En
muchos casos, parecia haber una fuerza mas grande apoyando tu participacion.

Una siddha yogui de Wisconsin compartié después en el sitio web del sendero
de Siddha Yoga:

Mi hija de once afios ha estado haciendo una plegaria cada noche pidiendo
poder recibir el darshan de Gurumayi. Esta intencion ha estado muy

presente en su mente durante anos.

Esa mafnana, justo antes de que comenzara el sitsang, recibimos una
llamada de su escuela diciendo que la electricidad habia fallado. Este era
el caso de muchas escuelas de la zona, pero la de ella era la tinica cuyo
generador no estaba funcionando, asi que mandaron a todos los chicos
mas temprano a casa, en los autobuses. jElla entro por la puerta justo a
tiempo de cantar con Gurumayi, de escuchar a Gurumayi hablar, y de

recibir el darshan de Gurumayi!

Una de las primeras cosas que hizo Gurumayi al comenzar a hablar fue extender
un reconocimiento a todos por llegar a la Sala Universal, a pesar del aviso con
poca anticipacion. Esto tuvo para mi una enorme relevancia y resonancia. He
recibido guia de Gurumayi —y la he escuchado dar esta guia también a otros—

sobre la importancia de reconocer a las personas y expresarles agradecimiento.

También, en muchas ocasiones, he tenido la fortuna de recibir un
reconocimiento especifico y personal de Gurumayi. He sentido el pleno poder

del reconocimiento en esos momentos: un resplandor dorado en mi corazén y

alrededor de él, como la luz del sol mismo, y la conviccidon inquebrantable de
que soy valiosa. Lo que estoy haciendo es valioso. Siempre que he recibido un

reconocimiento de Gurumayi, he sentido que puedo hacer cualquier cosa —que




puedo enfrentar cualquier desafio— y que seria un deleite hacerlo, por

Gurumayi y por su mision.

He recibido también bastante reconocimiento de otros. No lo digo para
presumir (jen verdad! jlo prometo!), sino mas bien para comunicar que sé lo que
se siente cuando alguien se toma incluso unos instantes para decirte que
reconocen el trabajo que estas haciendo, los esfuerzos que has emprendido.

Hace una diferencia. Cada uno de los reconocimientos que he recibido ha hecho

una diferencia para mi. Y espero que la gente a quien yo he reconocido haya

experimentado lo mismo: que hayan sentido la sinceridad de mi gratitud hacia

ellos.

Cuando Gurumayi agradecio a todos por estar en la Sala Universal, fue como si
todo lo que yo habia aprendido y experimentado sobre el reconocimiento, se
fusionara dentro de mi. Recordé lo significativa que es esta practica. Si tenemos
que hacer que la gente sepa que sus esfuerzos son apreciados. En muchas
culturas expresar ese reconocimiento es parte de la etiqueta social establecida.
Algunas personas siguen esta etiqueta; otras, no. Sin embargo, en el sendero de
Siddha Yoga, Gurumayi nos ha ensenado que es algo bueno y necesario que hay
que hacer. Ser agradecido con los demas es una forma de adoracion. Dar unas
gracias sinceras es plegaria. Entiendo que el reconocimiento de Gurumayi de ese

dia fue su prasad para cada uno de nosotros.

Asi que ahora, me pregunto: ;como le haces ti para reconocer a las personas?

© 2026 SYDA Foundation®. Derechos reservados.




