
 

Meditation über Gurumayis Worte 

von Eesha Sardesai  

 

Der Geist von Makara Sankranti 

 

Was ich auch noch vom satsang kontempliert habe, ist das, was Gurumayi über 

Makara Sankranti und den Geist dieses Feiertages in Indien gesagt hat. Gurumayi 

sprach darüber, dass die Menschen an diesem Tag tilgud essen, Süßigkeiten aus 

Sesamsamen und Palmzucker. Sie lassen Drachen steigen, sie spielen und feiern 

und erfreuen sich an diesem glückverheißenden Tag.  

 

Ich fand es wunderbar, Gurumayis Beschreibung von Makara Sankranti zu hören. 

Funken von Erinnerungen tauchten sofort in meinem Geist auf. Der Krokant aus 

Sesamsamen, den meine Mutter immer machte, wie er an meinen Zähnen klebte, 

während ich mir hungrig noch mehr nahm. Kinder, die auf den Dächern von 

Hochhäusern in Mumbai standen und Freudenschreie ausstießen, wenn sie die von 

ihnen gebauten Drachen fliegen ließen – ein ganz außergewöhnliches Aufgebot an 

Größen, Formen und Farben. Am stärksten riefen Gurumayis Worte in mir das 

Gefühl von Neuheit und Möglichkeiten hervor, das ich so sehr mit Makara 

Sankranti assoziiere – dieses überschwängliche Licht, das Licht der Sonne. Diese 

unbelastete Freude, wie ein zum Himmel hochschießender Strom aus goldenen 

Sternen.  

 

An Makara Sankranti scheinen sich die Waagschalen dieses Universums in 

Richtung Güte und Liebe zu neigen, weil wir sie in diese Richtung geschubst haben. 

Die Menschen bringen ihre Liebe und Dankbarkeit füreinander zum Ausdruck. 

Siddha Yogis kommen aus Liebe zum Guru zusammen. Wir sonnen uns im Licht 

Gottes, das der Guru in uns erweckt hat. Der Schleier zwischen Himmel und Erde 

fühlt sich an diesem Tag dünner, transparenter an. Die Verbindung zwischen diesen 

Reichen – sollten sie auch anfangs noch so getrennt voneinander erscheinen – fühlt 

sich fließender an.  



 

Das Bild des jungen Krishna als Giridhar steigt in mir auf. Krishna schützte sein 

ganzes Dorf vor dem stürmischen Zorn von Indra, dem Herrn, indem er einen 

massiven Berg auf seinem Finger in die Luft hob und dort hielt, während sich alle 

darunter um ihn herum scharten. Hoffnung ist spürbar – Rechtschaffenheit scheint 

in greifbarere Nähe zu rücken – wenn wir alle auf diese Weise zusammenkommen, 

eingehüllt in den Schutz von Gott und Guru. 

 

Jeder Feiertag, den wir auf dem Siddha Yoga Weg begehen, hat eine tiefe und 

besondere Bedeutung. Jeder Feiertag ruft ein ganz bestimmtes Gefühl, bhava, und 

eine Reihe von Assoziationen hervor. So verstehe ich das, was Gurumayi uns lehrte, 

als sie über Makara Sankranti sprach.  

 

Was ich, etwas weiter gefasst, aus Gurumayis Worten mitgenommen habe, ist dies: 

Wir sollten immer darauf achten, wo wir sind, was wir tun und warum wir es tun.  

 

Die Dichterheiligen in Indien pflegten ganze bhajans und abhangas zu komponieren, 

um die einzigartige Herrlichkeit eines jeden Tages auszudrücken, den sie in 

Gesellschaft ihres Gurus oder der von ihnen erwählten Gottheit verbringen 

konnten. Ich habe zum Beispiel viele Erinnerungen daran, wie Gurumayi erfahrene 

Siddha Yoga Musikerinnen wie Shambhavi Christian, Viju Kulkarni und Lakshmi 

Wells bat, den abhanga „Aji Soniyatsa Dinu“ bei darshans und satsangs zu singen. In 

diesem abhanga sagt der Dichterheilige Jnaneshvar Maharaj: „Aji soniyatsa dinu! 

Heute ist ein goldener Tag!“  

 

Shambhavi, Viju und Lakshmi sind Musikerinnen mit erstaunlichen Fähigkeiten 

und Errungenschaften. Sie bieten seit Jahrzehnten seva an, indem sie in satsangs, bei 

darshans und auf Siddha Yoga Aufnahmen singen. Ihre Stimmen sind jetzt Siddha 

Yogis auf der ganzen Welt vertraut. Wenn also eine von ihnen einen abhanga wie 

Aji Soniyatsu Dinu  singt – entweder solo oder mit dem Rest des Siddha Yoga 

Musikensembles – ist es ein erhabener Genuss, sie zu hören. Ihr könnt es in ihrem 

Lied spüren – das Goldene des Tages. 

 



Ich glaube, wir sollten es uns zur Gewohnheit machen, uns zu fragen: „Welche 

Energie hat dieser Tag? Was macht diesen Tag zu einem goldenen Tag?“ Wir sollten 

immer danach streben, uns dieses Wissen zu eigen zu machen und entsprechend 

absichtsvoll zu sprechen und zu handeln.  

 

Stimmt ihr mir da nicht zu? Glaubt ihr nicht, dass unsere Existenz als etwas 

Besonderes, etwas Bedeutungsvolles gelten sollte? Sollten wir nicht absichtsvoll 

leben? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2026 SYDA Foundation®. Alle Rechte vorbehalten. 

 


