Meditation iiber Gurumayis Worte

von Eesha Sardesai

Der Geist von Makara Sankranti

Was ich auch noch vom satsang kontempliert habe, ist das, was Gurumayi tiber
Makara Sankranti und den Geist dieses Feiertages in Indien gesagt hat. Gurumayi
sprach dartiber, dass die Menschen an diesem Tag tilgud essen, Stifsigkeiten aus
Sesamsamen und Palmzucker. Sie lassen Drachen steigen, sie spielen und feiern

und erfreuen sich an diesem gliickverheifsenden Tag.

Ich fand es wunderbar, Gurumayis Beschreibung von Makara Sankranti zu horen.
Funken von Erinnerungen tauchten sofort in meinem Geist auf. Der Krokant aus
Sesamsamen, den meine Mutter immer machte, wie er an meinen Zahnen klebte,
wahrend ich mir hungrig noch mehr nahm. Kinder, die auf den Dachern von
Hochhausern in Mumbai standen und Freudenschreie ausstiefsen, wenn sie die von
ihnen gebauten Drachen fliegen liefSen — ein ganz aufSergewohnliches Aufgebot an
Grofsen, Formen und Farben. Am starksten riefen Gurumayis Worte in mir das
Gefiihl von Neuheit und Moglichkeiten hervor, das ich so sehr mit Makara
Sankranti assoziiere — dieses tiberschwangliche Licht, das Licht der Sonne. Diese
unbelastete Freude, wie ein zum Himmel hochschiefsender Strom aus goldenen

Sternen.

An Makara Sankranti scheinen sich die Waagschalen dieses Universums in
Richtung Giite und Liebe zu neigen, weil wir sie in diese Richtung geschubst haben.
Die Menschen bringen ihre Liebe und Dankbarkeit fiireinander zum Ausdruck.
Siddha Yogis kommen aus Liebe zum Guru zusammen. Wir sonnen uns im Licht
Gottes, das der Guru in uns erweckt hat. Der Schleier zwischen Himmel und Erde
fiihlt sich an diesem Tag diinner, transparenter an. Die Verbindung zwischen diesen
Reichen — sollten sie auch anfangs noch so getrennt voneinander erscheinen — fiihlt

sich flieSender an.




Das Bild des jungen Krishna als Giridhar steigt in mir auf. Krishna schiitzte sein
ganzes Dorf vor dem stiirmischen Zorn von Indra, dem Herrn, indem er einen
massiven Berg auf seinem Finger in die Luft hob und dort hielt, wahrend sich alle
darunter um ihn herum scharten. Hoffnung ist spiirbar — Rechtschaffenheit scheint
in greifbarere Ndhe zu riicken — wenn wir alle auf diese Weise zusammenkommen,

eingehtillt in den Schutz von Gott und Guru.

Jeder Feiertag, den wir auf dem Siddha Yoga Weg begehen, hat eine tiefe und
besondere Bedeutung. Jeder Feiertag ruft ein ganz bestimmtes Gefiihl, bhava, und
eine Reihe von Assoziationen hervor. So verstehe ich das, was Gurumayi uns lehrte,

als sie iiber Makara Sankranti sprach.

Was ich, etwas weiter gefasst, aus Gurumayis Worten mitgenommen habe, ist dies:

Wir sollten immer darauf achten, wo wir sind, was wir tun und warum wir es tun.

Die Dichterheiligen in Indien pflegten ganze bhajans und abhangas zu komponieren,
um die einzigartige Herrlichkeit eines jeden Tages auszudriicken, den sie in
Gesellschaft ihres Gurus oder der von ihnen erwéhlten Gottheit verbringen
konnten. Ich habe zum Beispiel viele Erinnerungen daran, wie Gurumayi erfahrene
Siddha Yoga Musikerinnen wie Shambhavi Christian, Viju Kulkarni und Lakshmi
Wells bat, den abhanga ,, Aji Soniyatsa Dinu” bei darshans und satsangs zu singen. In
diesem abhanga sagt der Dichterheilige Jnaneshvar Maharaj: ,, Aji soniyatsa dinu!

Heute ist ein goldener Tag!”

Shambhavi, Viju und Lakshmi sind Musikerinnen mit erstaunlichen Fahigkeiten
und Errungenschaften. Sie bieten seit Jahrzehnten seva an, indem sie in satsangs, bei

darshans und auf Siddha Yoga Aufnahmen singen. Ihre Stimmen sind jetzt Siddha

Yogis auf der ganzen Welt vertraut. Wenn also eine von ihnen einen abhanga wie

Aji Soniyatsu Dinu singt — entweder solo oder mit dem Rest des Siddha Yoga
Musikensembles — ist es ein erhabener Genuss, sie zu horen. Ihr konnt es in ihrem

Lied spiiren — das Goldene des Tages.




Ich glaube, wir sollten es uns zur Gewohnheit machen, uns zu fragen: , Welche

Energie hat dieser Tag? Was macht diesen Tag zu einem goldenen Tag?” Wir sollten

immer danach streben, uns dieses Wissen zu eigen zu machen und entsprechend

absichtsvoll zu sprechen und zu handeln.

Stimmt ihr mir da nicht zu? Glaubt ihr nicht, dass unsere Existenz als etwas

Besonderes, etwas Bedeutungsvolles gelten sollte? Sollten wir nicht absichtsvoll

leben?

© 2026 SYDA Foundation®. Alle Rechte vorbehalten.




