
 

 

Méditation sur les paroles de Gurumayi 

par Eesha Sardesai 
 

 

L’esprit de Makara Sankranti 

 

J’ai aussi réfléchi depuis le satsang à ce que Gurumayi a dit à propos de 

Makara Sankranti et de l’esprit de cette fête en Inde. Gurumayi a expliqué 

que ce jour-là, les gens mangent du tilgud, des friandises à base de graines 

de sésame et de sucre brut ; ils font voler des cerfs-volants, ils jouent, font 

la fête et se réjouissent des bons auspices de cette journée. 

 

J’ai adoré écouter la description par Gurumayi de Makara Sankranti. Des 

bribes de souvenirs ont immédiatement surgi dans mon esprit. Le nougat 

au sésame que ma mère préparait, qui me collait aux dents alors même que 

j’en redemandais avidement. Les enfants debout sur les toits des 

immeubles de Mumbai, criant de joie en faisant voler les cerfs-volants 

qu’ils avaient fabriqués, d’une extraordinaire variété de tailles, de formes et 

de couleurs. Mais surtout les paroles de Gurumayi ont évoqué pour moi 

cette sensation de nouveauté et de possibilités que j’associe si fortement à 

Makara Sankranti ‒ cette lumière éclatante, la lumière du soleil. Cette joie 

sans entrave, comme un flux d’étoiles dorées filant vers les cieux. 

 

Lors de Makara Sankranti, la balance de cet univers semble pencher vers la 

bonté et la douceur parce que nous l’avons poussée dans cette direction. 

Les gens expriment leur amour et leur gratitude les uns envers les autres. 

Les siddha yogis se réunissent par amour pour le Guru ; nous baignons 

dans la lumière de Dieu que le Guru a éveillée en nous. Le voile entre le 

ciel et la terre semble plus fin, plus transparent ce jour-là. La connexion 

entre ces deux plans – si tant est qu’ils aient été aussi distincts au départ – 

semble plus fluide. 



 

 

L’image du jeune Seigneur Krishna sous les traits de Giridhar me vient à 

l’esprit. Krishna protégeait tout son village de la colère tempétueuse du 

Seigneur Indra en soulevant d’un doigt une montagne massive et en la 

maintenant en l’air pendant que tout le monde se réfugiait dessous. 

L’espoir est tangible – le bien semble plus accessible – quand nous sommes 

ainsi tous ensemble, abrités sous la protection de Dieu et du Guru. 

 

Chaque fête que nous célébrons sur la voie du Siddha Yoga a une 

signification particulière et profonde. Chacune a une atmosphère propre, 

un bhava, et suscite un ensemble d’associations. J’ai compris que c’est cela 

que nous enseignait Gurumayi quand elle a parlé de Makara Sankranti. 

 

Plus généralement, ce que j’ai retenu de paroles de Gurumayi, c’est que 

nous devons toujours être conscients de l’endroit où nous sommes, de ce 

que nous faisons et des raisons pour lesquelles nous le faisons. 

 

Les saints poètes de l’Inde ont composé des bhajan et des abhanga entiers 

pour exprimer la splendeur sans pareille de n’importe quelle journée 

passée en compagnie de leur Guru ou de leur déité d’élection. J’ai de 

nombreux souvenirs, par exemple, de Gurumayi demandant à des 

musiciens expérimentés du Siddha Yoga, comme Shambavi Christian, Viju 

Kulkarni et Lakshmi Wells, de chanter l’abhanga Aji Soniyatsa Dinu pendant 

le darshan et le satsang. Dans cet abhanga, le saint poète Jnaneshvar Maharaj 

déclare : « Aji soniyatsa dinu ! Ce jour est un jour en or ! »  

 

Shambhavi, Viju et Lakshmi sont des musiciennes d’une maîtrise et d’un 

talent prodigieux. Elles offrent de la seva depuis des décennies pour des 

satsang, au darshan et pour des enregistrements du Siddha Yoga. Leurs 

voix sont maintenant devenues familières aux siddhas yogis du monde 

entier et ils les adorent. Alors, quand l’une d’entre elles chante un abhanga 

comme Aji soniyatsa dinu, que ce soit en solo ou avec les autres musiciens 



 

 

du Siddha Yoga, c’est un régal sublime pour l’oreille. Vous le sentez dans 

leur chant, l’or que recèle cette journée. 

 

Je pense que nous devrions prendre l’habitude de nous demander : 

« Quelle est l’énergie de ce jour ? Qu’est-ce qui fait de ce jour-ci un jour en 

or ? » Nous devrions toujours chercher à nous doter de cette connaissance 

et à assigner une intention correspondante à notre façon de parler et d’agir. 

 

N’êtes-vous pas de cet avis ? Ne pensez-vous pas que notre existence 

devrait représenter quelque chose de spécial, quelque chose de significatif ? 

Ne devrions-nous pas mener notre vie de façon délibérée ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2026 SYDA Foundation®. Tous droits réservés. 

 

 


