
Medytacja nad słowami Gurumayi 

 Eesha Sardesai 

 

Duch święta Makara Sankranti 

 

Moja kolejna kontemplacja po satsangu dotyczy tego, co Gurumayi powiedziała 

o Makara Sankranti i duchu tego święta w Indiach. Gurumayi wspominała, jak 

tego dnia ludzie jedzą tilgud, słodycze wyrabiane z nasion sezamu i 

nierafinowanego cukru jaggery, jak puszczają latawce, bawią się, świętują i 

cieszą się tym pomyślnym dniem. 

 

Bardzo spodobało mi się, jak Gurumayi opisała Makara Sankranti. Natychmiast 

w umyśle pojawiły się przebłyski wspomnień. Sezamki przygotowywane przez 

mamę, przyklejające się do zębów, gdy łapczywie sięgałam po kolejne. Dzieci 

stojące na dachach wieżowców w Bombaju, krzyczące z uciechy, puszczające 

latawce własnej roboty, niezwykle różnorodne pod względem wielkości, 

kształtu i koloru. Słowa Gurumayi wzbudziły we mnie przede wszystkim 

poczucie świeżości i możliwości, które mocno kojarzę z Makara Sankranti – z 

tym radosnym światłem, światłem słońca. Z tą nieskrępowaną wesołością 

niczym strumień złotych gwiazd mknący ku niebiosom.  

 

W dniu Makara Sankranti szala wszechświata wydaje się przechylać w stronę 

dobra i słodyczy, ponieważ my ją w tę stronę popchnęliśmy. Ludzie wyrażają 

swoją miłość i wdzięczność wobec siebie nawzajem. Siddhajogini zbierają się 

wspólnie z miłości do Guru; rozkoszujemy się światłem Boga, do którego Guru 

nas przebudziła. W tym dniu zasłona między niebem a ziemią wydaje się 

cieńsza, bardziej przejrzysta. Połączenie między tymi światami – o ile w ogóle 

były one od początku tak wyraźnie oddzielone – wydaje się bardziej płynne. 

 

Przychodzi mi na myśl obraz młodego Pana Kryszny jako Giridhary. Kryszna 

ochronił całą swoją wioskę przed wściekłym gniewem Pana Indry, unosząc 

jednym palcem ogromną górę, i przytrzymał ją tak, by wszyscy mieszkańcy 



skupili się wokół niego, korzystając z jej osłony. Nadzieja jest wyraźnie 

wyczuwalna – prawość wydaje się bardziej osiągalna – gdy wszyscy jesteśmy 

tak razem, wygodnie ulokowani pod ochroną Boga i Guru. 

 

Każde święto, które obchodzimy na ścieżce Siddha Jogi, ma głębokie 

i szczególne znaczenie. Każde święto ma swój niepowtarzalny nastrój, bhavę, i 

zestaw skojarzeń. Tak właśnie odebrałam naukę Gurumayi, kiedy mówiła o 

Makara Sankranti.  

 

W szerszym ujęciu, z wypowiedzi Gurumayi zrozumiałam, że zawsze mamy 

być świadomi tego, gdzie jesteśmy, co robimy i dlaczego to robimy. 

 

Święci poeci Indii komponowali całe bhadźany i abhangi, aby wyrazić 

wyjątkowość i chwałę każdego dnia spędzonego w towarzystwie swego Guru 

lub wybranego bóstwa. Mam wiele związanych z tym wspomnień, na przykład 

Gurumayi proszącej doświadczone artystki muzyczne Siddha Jogi, takie jak 

Shambhavi Christian, Viju Kulkarni i Lakshmi Wells, aby zaśpiewały abhangę 

Aji Soniyatsa Dinu podczas darśanu i satsangu. W abhandze tej święty poeta 

Dźńaneśwar Maharadź mówi: „Aji soniyatsa dinu! Ten dzień jest złotym 

dniem!”. 

 

Shambhavi, Viju i Lakshmi to wokalistki i wykonawczynie muzyki o 

niezwykłych umiejętnościach i osiągnięciach. Od dziesięcioleci ofiarowują sevę, 

śpiewając podczas satsangów, darśanów i nagrań Siddha Jogi. Ich głosy stały się 

już znane i drogie siddhajoginom na całym świecie. Kiedy więc któraś z nich 

śpiewa abhangę, taką jak Aji Soniyatsa Dinu – solo lub wraz z pozostałymi 

członkami zespołu muzycznego Siddha Jogi – jest to prawdziwa uczta dla uszu. 

W ich śpiewie można to poczuć – złocistość dnia. 

 

Myślę, że powinniśmy wyrobić w sobie nawyk stawiania sobie pytań: „Jaka jest 

energia tego dnia? Co czyni ten dzień złotym?”. Powinniśmy zawsze starać się 

wyposażyć siebie w tę umiejętność i w sposób przemyślany odpowiednio 

kierować się nią w naszych słowach i działaniu. 
 



Czy zgadzacie się z tym? Czyż nie sądzicie, że nasze istnienie powinno mieć 

szczególne znaczenie, być czymś wartościowym? Czyż nie powinniśmy żyć z 

rozmysłem? 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2026 Fundacja  SYDA®. Wszelkie prawa zastrzeżone. 


