
 

 

 

Meditación en las palabras de Gurumayi 
por Eesha Sardesai 

 
El espíritu de Makara Sankranti 

 

Algo más que he estado contemplando sobre el sátsang es lo que dijo Gurumayi 

acerca de Makara Sankranti y el espíritu de esta festividad en la India. 

Gurumayi habló de cómo en este día la gente come tilgud, dulces hechos con 

semillas de ajonjolí y azúcar de palmera; hacen volar cometas y celebran y se 

deleitan en lo propicio del día. 

 

Me encantó escuchar la descripción de Gurumayi de Makara Sankranti. 

Destellos de memoria se encendieron de inmediato en mi mente. El crocante de 

ajonjolí que hacía mi madre, cómo se me pegaba en los dientes mientras yo 

tomaba más con avidez. Los niños sobre las azoteas de los edificios altos de 

Mumbai, gritando de alegría mientas volaban las cometas que habían hecho, 

con una diversidad extraordinaria de tamaños, formas y colores. Más que nada, 

las palabras de Gurumayi evocaron para mí el sentido de novedad y posibilidad 

que asocio con Makara Sankranti: esa luz exuberante, la luz del sol. Esa alegría 

sin trabas, como un torrente de estrellas de oro ascendiendo velozmente al cielo. 

 

En Makara Sankranti las balanzas de este universo parecen inclinarse hacia la 

bondad y la dulzura porque las hemos cargado hacia allá. La gente se expresa 

su amor y su gratitud mutuamente. Los siddha yoguis nos reunimos por amor a 

nuestro Guru; disfrutamos en la luz de Dios que el Guru ha despertado en 

nosotros. El velo entre el cielo y la tierra se siente más delgado, más 

transparente en este día. La conexión entre estos reinos —como si fueran tan 

distintos para empezar— se siente más fluida. 

 

La imagen de un joven Señor Krishna como Giridhar surge para mí. Krishna 

protegió a toda su aldea de la ira tempestuosa del Señor Indra, alzando una 

  

 



 

 

 

montaña enorme con su dedo y sosteniéndola en alto, mientras todos se 

juntaban a su alrededor, debajo de ella. La esperanza es palpable —la rectitud 

parece más asequible— cuando estamos todos juntos así, arropados en la 

protección de Dios y del Guru. 

 

Cada festividad que celebramos en el sendero de Siddha Yoga tiene un 

significado profundo y específico. Cada festividad tiene un sentimiento 

distintivo, bhava, y un conjunto de asociaciones. Esto es lo que entendí que 

Gurumayi estaba enseñando cuando habló sobre Makara Sankranti. 

 

Más ampliamente, lo que saqué en claro de las palabras de Gurumayi es que 

siempre queremos estar conscientes de dónde estamos, qué estamos haciendo y 

por qué lo estamos haciendo. 

 

Los santos poetas de la India componían bhajans y abhangas enteros para 

expresar la gloria única de cualquier día pasado en la compañía de su Guru o su 

deidad elegida. Tengo muchos recuerdos, por ejemplo, de Gurumayi pidiendo a 

músicas mayores de Siddha Yoga como Shámbhavi Christian, Viju Kulkarni y 

Lakshmi Wells que cantaran el abhanga Aji Soniyatsa Dinu durante el darshan y el 

sátsang. En este abhanga, el santo poeta Jñanéshvar Maharaj dice: “¡Aji Soniyatsa 

Dinu!” “¡Este día es un día dorado!” 

 

Shámbhavi, Viju y Lakshmi son músicas con talentos y logros prodigiosos. Han 

estado ofreciendo seva durante décadas, cantando en sátsangs, darshans y en las 

grabaciones de Siddha Yoga. Sus voces ya se han vuelto familiares y queridas 

para siddha yoguis de todo el mundo. Así que cuando cualquiera de ellas canta 

un abhanga como Aji Soniyatsa Dinu —ya sea en un solo o con el resto del 

ensamble musical de Siddha Yoga— escucharla es un deleite sublime. Puedes 

sentirlo en su canto: lo dorado del día. 

 

 

 

 



 

 

 

Creo que deberíamos volver un hábito preguntarnos: “¿Cuál es la energía de 

este día? ¿Qué hace que este día sea dorado?” Siempre deberíamos luchar por 

equiparnos con este conocimiento, y tener una intención acorde en nuestra 

forma de hablar y de actuar. 

 

¿No estarías de acuerdo? ¿No piensas que nuestra existencia debería representar 

algo especial, algo significativo? ¿No deberíamos vivir con un propósito? 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
© 2026 SYDA Foundation®. Derechos reservados.   


