
 

Meditation über Gurumayis Worte 

von Eesha Sardesai  

 

Kali Yuga, die Zeit für sadhana 

 

Mich hat fasziniert, was Gurumayi über die yugas im satsang gesagt hat. Gemäß der 

heiligen Schriften Indiens leben wir zurzeit im Kali Yuga. Gurumayi erwähnte, dass 

die Menschen dazu neigen, mit Angst und Schrecken über Kali Yuga zu sprechen. 

Sie betrachten ihn als gleichbedeutend mit Chaos und Ruin.   

 

Doch es ist so, dass sowohl Güte als auch Zerstörung in allen yugas aufgetreten 

sind. Selbst wenn wir die indischen heiligen Schriften und Geschichten nur flüchtig 

lesen, wird das deutlich. Doch aus irgendeinem Grund wird die Bösartigkeit in Kali 

Yuga als schwerwiegender angesehen als in früheren yugas. 

 

Deshalb wusste ich sehr zu schätzen, dass Gurumayi darüber sprach, dass die 

indischen Heiligen bei der Aussicht auf Kali Yuga furchtlos waren. Sie schreckten 

nicht aus Angst zurück. Stattdessen betrachteten sie diesen yuga als eine gute 

Gelegenheit. Sie drängten alle Menschen dazu, ihre sadhana zu machen, Gottes 

Namen zu singen und zu verstehen, dass selbst eine einzige Wiederholung von 

Gottes Namen zur Erleuchtung führen kann. Wenn überhaupt, so sahen sie die 

wahre Gefahr darin, den Namen des Herrn zu vergessen. Wie der Dichterheilige 

Namdev in einem seiner abhangas sagte: „Oh Herr, dein Name ist süßer als Nektar. 

Aber warum, oh Keshava, wiederholt mein Geist ihn nicht?“ 

 

Natürlich kann und soll sadhana in guten wie in schlechten Zeiten ausgeübt werden. 

Das ist passend, ganz gleich, ob das Sonnenlicht nun sichtbar ist oder bei Finsternis 

unseren Blicken entzogen ist. Was mir aber aufgefallen ist – und euch vielleicht 

auch – ist, dass wir dazu neigen, einen zusätzlichen Anstoß zur sadhana zu spüren, 

wenn nicht alles so gut läuft. Es ist leichter, sie in guten Zeiten „auf die leichte 

Schulter zu nehmen“, unsere Übungen auf morgen und dann auf übermorgen und 



noch mal auf den nächsten Tag zu verschieben, während wir uns gleichzeitig in 

einem falschen (oder zumindest zeitweiligen) Gefühl von Sicherheit wiegen, das auf 

dem beruht, was wir außerhalb von uns selbst sehen und hören und fühlen können.  

 

Aber wenn diese äußeren Grundfesten zu schwanken beginnen, wenn das Risiko 

eines Einsturzes plötzlich auf eine Weise denkbar wird, wie es vielleicht vor einem 

Jahr oder Jahrzehnt nicht der Fall war, dann ist es ganz natürlich, das aufzusuchen, 

was immer stabil ist. Wo können wir unfehlbar Zuflucht nehmen, ganz gleich, wie 

sehr der Ozean von samsara um uns herum in Aufruhr ist und Wellen schlägt? Es ist 

der Ort in unserem Innern, der Wohnsitz, zu dem uns der Guru hinführt – und den 

wir nur durch unsere gewissenhafte sadhana erreichen. 

 

Jetzt frage ich euch: Ist das nicht so?  

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2026 SYDA Foundation®. Alle Rechte vorbehalten. 

 


