
 

 

Méditation sur les paroles de Gurumayi 

par Eesha Sardesai 
 

 

Kali yuga, le temps pour la sadhana 

 

J’ai été fascinée par ce qu’a dit Gurumayi sur les yuga pendant le satsang. 

Selon les Écritures indiennes, nous vivons actuellement dans le Kali yuga. 

Gurumayi a dit que les gens ont tendance à parler du Kali yuga avec peur et 

appréhension ; ils le considèrent comme synonyme de chaos et de ruine.  

 

En fait, bonté et destruction ont toutes deux été présentes dans tous les 

yuga. Même une lecture rapide des Écritures et des épopées indiennes le 

démontre amplement. Pourtant, pour quelque raison, la méchanceté est 

perçue comme ayant plus de poids dans le Kali yuga que dans les yuga 

précédents. 

 

J’ai donc beaucoup apprécié que Gurumayi dise que les saints indiens 

n’étaient pas découragés par la perspective du Kali yuga. Ils ne reculaient 

pas de peur. Au lieu de cela, ils considéraient ce yuga comme une 

opportunité. Ils pressaient tout le monde d’accomplir sa sadhana, de chanter 

le nom de Dieu, de comprendre que même une seule répétition du nom de 

Dieu pouvait conduire à l’illumination spirituelle. Ils estimaient que le vrai 

danger, s’il y en avait un, était d’oublier le nom de Dieu. Comme l’a dit le 

saint poète Namdev dans un de ses abhanga : « Ô Seigneur, ton nom est 

plus doux que le nectar. Mais pourquoi, ô Keshava, mon esprit ne le répète-

t-il pas ? » 

 

Bien sûr, on doit faire la sadhana dans les bons comme dans les mauvais 

moments. Elle est appropriée, que la lumière du soleil soit visible ou hors 

de vue. Mais j’ai remarqué, et vous aussi, peut-être, que nous avons 



 

 

tendance à ressentir un élan supplémentaire pour la sadhana lorsque les 

choses ne vont pas trop bien. Il est plus facile de se mettre « en roue libre » 

dans les bons moments, de remettre nos pratiques au lendemain, puis au 

surlendemain, et ainsi de suite, emmitouflés que nous sommes dans un 

sentiment de sécurité erroné (ou en tout cas éphémère) reposant sur ce que 

nous pouvons voir, entendre et sentir à l’extérieur de nous-même. 

 

Mais quand ces fondations extérieures commencent à être ébranlées, quand 

le risque d’un effondrement devient soudainement concevable d’une 

manière qui n’aurait peut-être pas été envisageable un an ou une décennie 

auparavant, il est naturel de partir à la recherche de ce qui reste toujours 

stable. Où donc pouvons-nous à coup sûr trouver refuge, si intensément 

que s’agite et bouillonne autour de nous l’océan du samsara ? C’est dans un 

espace situé en nous-même, la demeure intérieure vers laquelle nous guide 

le Guru – et que nous ne pouvons atteindre que par une sadhana accomplie 

avec diligence. 

 

Maintenant, permettez-moi de vous demander : n’est-ce pas la vérité ? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2026 SYDA Foundation®. Tous droits réservés. 

 


