
 

Meditazione sulle parole di Gurumayi 
di Eesha Sardesai 

 

 

Kali Yuga, il tempo della sadhana 

Sono rimasta affascinata da ciò che Gurumayi ha detto durante il satsang riguardo 

gli yuga. Secondo le scritture indiane, attualmente viviamo nel Kali Yuga. Gurumayi 

ha citato il fatto che le persone tendono a parlare del Kali Yuga con paura e 

trepidazione, considerandolo praticamente sinonimo di caos e rovina.   
 

Il fatto è che bontà e distruzione si sono verificate in tutti gli yuga. Anche una lettura 

superficiale delle scritture e delle storie indiane lo rivela chiaramente. Eppure, per 

qualche motivo, si avverte che nel Kali Yuga la malvagità ha più peso che negli yuga 

precedenti. 
 

Ho apprezzato molto quando Gurumayi ha parlato di come i santi indiani non 

fossero intimoriti dalla prospettiva del Kali Yuga. Non si sono lasciati sopraffare 

dalla paura. Al contrario, hanno visto questo yuga come un’opportunità. Hanno 

esortato tutti a praticare la sadhana, a cantare il nome di Dio, a comprendere che 

anche una sola ripetizione del nome di Dio può portare all’illuminazione. Semmai, 

vedevano il vero pericolo nel dimenticare il nome del Signore. Come disse il santo 

poeta Namdev in uno dei suoi abhanga: “O Signore, il tuo nome è più dolce del 

nettare. Ma, o Keshava, perché la mia mente non lo ripete?” 
 

Naturalmente, la sadhana può e deve essere praticata sia nei momenti positivi sia in 

quelli negativi. È appropriata sia quando la luce del sole è visibile sia quando è 

nascosta alla vista. Ma io ho notato, e forse anche voi, che tendiamo a sentire 

maggior impeto a praticare la sadhana quando le cose non vanno troppo bene. È più 

facile “lasciarsi andare” durante i momenti felici, rimandare le nostre pratiche al 

giorno dopo, e poi al giorno dopo e a quello dopo ancora, mentre ci avvolgiamo in 

un falso (o almeno temporaneo) senso di sicurezza che si basa su ciò che possiamo 

vedere, sentire e provare al di fuori di noi.  
 



Ma quando quelle fondamenta esterne iniziano a vacillare, quando il rischio di 

crollo diventa improvvisamente pensabile in un modo che sembrava impossibile 

appena un anno o un decennio fa, allora è naturale cercare ciò che è sempre stabile. 

Dov’è che infallibilmente possiamo trovare rifugio, a prescindere da quanto l’oceano 

del samsara si agiti e imperversi intorno a noi? È in un luogo dentro di noi, la dimora 

verso cui il Guru ci guida, che possiamo raggiungere solo attraverso la nostra 

diligente sadhana.  
 

Ora vi chiedo: non è forse vero? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

© 2026 SYDA Foundation®. Tutti i diritti riservati. 


