Meditation tiber Gurumayis Worte

von Eesha Sardesai

»Alt ist golden”

Wie viele von euch wissen, vermittelt Gurumayi ihre Lehren unter anderem
durch scheinbar beildaufige Unterhaltungen, die sie mit Menschen fiihrt, und
durch Unterhaltungen, die die Menschen mit ihr fithren. Diese Gesprache sind
oft locker, lustig und sehr liebevoll. Und dennoch kann ihre Bedeutung nicht
genug betont werden. Ich habe viele Siddha Yogis sagen horen, dass in

Gurumayis Gegenwart jeder Augenblick eine Lehre enthalt.

Wahrend des satsangs an Makara Sankranti erzahlte uns Gurumayi von einer
solchen Unterhaltung, die sie vor kurzem gefiihrt hatte. Eine Person erzahlte
Gurumayi zufallig, dass ihr auffiel, dass viele Leute alt wurden. Gurumayi
lachelte, als sie sich daran erinnerte, wie interessant sie es fand, dass dieser
Mensch gerade ihr das sagte. Wie Gurumayi sagte, wurde sie selbst vor vielen

Jahrzehnten geboren!

Die Lehre, die Gurumayi uns dann vermittelte, war sehr bedeutungsvoll fiir
mich. Sie sagte: ,Warum sollten sich junge Menschen um alte Menschen Sorgen
machen? Warum sollten alte Menschen sich Sorgen machen, weil sie alt

werden?”

Diese Lehre ist fiir mich wie ein koan. Einerseits, welchen Sinn ergeben
derartige Sorgen? Sind sie gerechtfertigt? Anderseits haben junge Menschen
tatsachlich die Verantwortung, fiir diejenigen zu sorgen, die alter werden.
Gleichzeitig haben die alteren Generationen die Verantwortung, ihre Weisheit
den Jiingeren mitzuteilen. Dieses gegenseitige Geben und Nehmen ist ein
naturlicher Bestandteil unserer menschlichen Gemeinschaft, der

Gemeinschaften, die wir geschaffen haben. Ich glaube, das wollte Gurumayi




mit ihrer Lehre sagen: dass es einen Kreislauf des Fiireinander-Sorgens

zwischen den Generationen gibt, der bestandig gepflegt werden muss.

Warum ich davon tiberzeugt bin, dass Gurumayi das sagen wollte, liegt daran,
dass ich zahllose Geschichten von Siddha Yogis tiber Gurumayi gehort habe,
wie sie jiingere und altere Menschen ermutigt, zusammenzukommen. Hier nur
ein Beispiel: auf Gurumayis Bitte hin und unter ihrer Fiihrung und Anleitung
wurde im Sommer 1999 im Shree Muktananda Ashram eine Reihe von zehn
,Generationentibergreifenden sadhana-Satsangs” abgehalten. In diesen satsangs
erzahlten sich die Teilnehmenden ihre Perspektiven und Erfahrungen bei der
Siddha Yoga sadhana. Die jungen Menschen hatten Gelegenheit, von der
angehiuften Weisheit der Alteren zu lernen. Die Alteren waren inspiriert und
energetisiert durch die Begeisterung und die frischen Ideen der jungen

Menschen. Es machte allen Beteiligten eine Menge Spafs — eine echte ,, win-win"

Situation!

Als relativ junger Mensch, der ganz enorm von dem Wissen profitiert hat, das

von dlteren Generationen von Siddha Yogis weitergegeben wurde, fasste ich

Gurumayis Worte auch als Aufforderung auf, diese Alteren anzuerkennen. Als

Gurumayi sagte, dass ihr die Philosophie ,, Alt ist golden” gefallt — und
erwahnte, dass selbst die Sonne sehr alt sei — da wurde ich ganz nachdenklich.
Ich sagte mir: ,,Oho! Die Sonne ist ca. 4.57 Milliarden Jahre alt! Und seit auf

unserem Planeten Leben existiert, erhalt sie es.”

Das ist ein wunderschones Bild, das ich mir vor Augen halte, wenn ich dariiber
nachdenke, was die adlteren Generationen alles getan haben. Mir ist das Privileg
zuteilgeworden, mit Menschen, die zwei, drei, vier, ja sogar 5 Jahrzehnte alter
sind als ich, seva anzubieten und sadhana zu machen. Es macht mich demiitig,
wenn ich das Ausmaf§ dessen betrachte, was sie zum Siddha Yoga Auftrag
beigetragen haben. Ich bin in der Lage zu tun, was ich tue — meine Fahigkeiten
im Dienst dieses unglaublichen Auftrags anzubieten — weil sie die Grundlagen
daftir geschaffen haben, weil sie tiber Jahre engagiert seva fiir Baba Muktananda

und Gurumayi dargebracht haben. Und die ganze Zeit iiber ist ihre sadhana




weiter gereift. Ihre Weisheit hat sich weiter verfeinert und ist wertvoller
geworden, und sie waren und sind grofsziigig genug, mich und andere junge

Siddha Yogis an dieser Weisheit teilhaben zu lassen.

Ich hoffe, dass die jungen Menschen auf dem Siddha Yoga Weg in diesen
Alteren all das Leben sehen konnen, das sie gelebt haben, all ihre
Errungenschaften, alles, was sie der Welt geschenkt haben. Und ich glaube,

dass diese Alteren ihrerseits weiterhin junge Menschen dazu inspirieren

koénnen, in ihrem Verstehen zu wachsen. Was die Alteren zu geben haben, und

was zu geben in ihrer Verantwortung liegt, ist von unschatzbarem Wert. Kein
Grad an Intelligenz, Talent und Altklugheit kann Zeit ersetzen — viele, viele

Jahre gelebter Erfahrung auf dieser Erde.

Was das Thema Alter angeht — ich habe mir auch das zu Herzen genommen,
was Gurumayi dartiber sagte, dass wir sadhana kraftvoll ausiiben sollten,
solange der Korper jung ist. Gurumayi sprach dariiber, dass wir dessen stets
gewahr sein sollten, wie wichtig unser Korper fiir die sadhana ist. Die
angeblichen ,, aufierkorperlichen” Erfahrungen, von denen Menschen berichten,
sind vielleicht fesselnd — aber, wie ich vor einiger Zeit einmal schrieb, wir
konnen nur durch diesen unseren Korper, diesen Geist, dieses Ein- und
Ausatmen dauerhafte Fortschritte auf dem spirituellen Weg erzielen. Gurumayi
hat gesagt, dass der Korper uns die beste Unterstiitzung fiir unsere sadhana

geben wird, solange wir uns nur darum bemiihen, fiir ihn zu sorgen.

Wenn wir jiinger sind, kann es leicht fiir uns sein, die Fitness unseres Korpers
und die Wendigkeit unseres Geistes als selbstverstandlich anzusehen. Wir
konnen uns etwas vormachen und denken, dass wir uns immer so fithlen
werden, einfach nur deshalb, weil eine andere Realitat aufSerhalb unserer
aktuellen Vorstellung oder Erfahrung liegt. Aber warum warten, bis wir mit
einer neuen Realitat konfrontiert werden? Stimmt’s? Das Beste, was wir tun
konnen, ist, uns unsere Fahigkeiten so zunutze zu machen, wie sie gerade sind.
Wir konnen die augenblickliche Energie und Vitalitat fiir unsere sadhana

nutzen.




Obwohl Gurumayi spezifisch dariiber sprach, was wir tun sollen, wenn wir
einen jungen Korper haben, glaube ich, dass diese Lehre in einem weiteren Sinn
zu verstehen ist. Unbestreitbar ist, dass wir, ganz gleich wie alt wir sind, nie
wieder so jung sein werden, wie wir es jetzt sind. Wir werden nur noch alter
werden — und wir wissen nicht, wieviel alter wir werden oder wie sich unser

Schicksal oder unsere Verfassung in den kommenden Jahren verandern wird.

Deshalb ist die ideale Zeit, sadhana zu machen, immer jetzt.

Jetzt. So ein schlichtes Wort. So unscheinbar. Nur fiinf Buchstaben. Doch dieses
Wort aus fiinf Buchstaben enthalt tief im Innern ungenannte Versprechen. Es
funkelt vor Moglichkeiten, fliistert von etwas Groflartigem, etwas Strahlendem,
etwas sehr Gottlichem, das sehnstichtig darauf wartet zu geschehen. Ob es
tatsichlich geschieht, liegt an uns — daran, ob wir diesen Augenblick, dieses Jetzt

ergreifen.

In ihrem Gedicht ,,Auf den perfekten Augenblick warten” spricht Gurumayi

genau dartiber. Wollt ihr es nicht noch einmal lesen?

© 2026 SYDA Foundation®. Alle Rechte vorbehalten.




