
 

Meditation über Gurumayis Worte 

von Eesha Sardesai  

 

„Alt ist golden“ 

 

Wie viele von euch wissen, vermittelt Gurumayi ihre Lehren unter anderem 

durch scheinbar beiläufige Unterhaltungen, die sie mit Menschen führt, und 

durch Unterhaltungen, die die Menschen mit ihr führen. Diese Gespräche sind 

oft locker, lustig und sehr liebevoll. Und dennoch kann ihre Bedeutung nicht 

genug betont werden. Ich habe viele Siddha Yogis sagen hören, dass in 

Gurumayis Gegenwart jeder Augenblick eine Lehre enthält.  

 

Während des satsangs an Makara Sankranti erzählte uns Gurumayi von einer 

solchen Unterhaltung, die sie vor kurzem geführt hatte. Eine Person erzählte 

Gurumayi zufällig, dass ihr auffiel, dass viele Leute alt wurden. Gurumayi 

lächelte, als sie sich daran erinnerte, wie interessant sie es fand, dass dieser 

Mensch gerade ihr das sagte. Wie Gurumayi sagte, wurde sie selbst vor vielen 

Jahrzehnten geboren!  

 

Die Lehre, die Gurumayi uns dann vermittelte, war sehr bedeutungsvoll für 

mich. Sie sagte: „Warum sollten sich junge Menschen um alte Menschen Sorgen 

machen? Warum sollten alte Menschen sich Sorgen machen, weil sie alt 

werden?“ 

 

Diese Lehre ist für mich wie ein koan. Einerseits, welchen Sinn ergeben 

derartige Sorgen? Sind sie gerechtfertigt? Anderseits haben junge Menschen 

tatsächlich die Verantwortung, für diejenigen zu sorgen, die älter werden. 

Gleichzeitig haben die älteren Generationen die Verantwortung, ihre Weisheit 

den Jüngeren mitzuteilen. Dieses gegenseitige Geben und Nehmen ist ein 

natürlicher Bestandteil unserer menschlichen Gemeinschaft, der 

Gemeinschaften, die wir geschaffen haben. Ich glaube, das wollte Gurumayi 



mit ihrer Lehre sagen: dass es einen Kreislauf des Füreinander-Sorgens 

zwischen den Generationen gibt, der beständig gepflegt werden muss. 

 

Warum ich davon überzeugt bin, dass Gurumayi das sagen wollte, liegt daran, 

dass ich zahllose Geschichten von Siddha Yogis über Gurumayi gehört habe, 

wie sie jüngere und ältere Menschen ermutigt, zusammenzukommen. Hier nur 

ein Beispiel: auf Gurumayis Bitte hin und unter ihrer Führung und Anleitung 

wurde im Sommer 1999 im Shree Muktananda Ashram eine Reihe von zehn 

„Generationenübergreifenden sadhana-Satsangs“ abgehalten. In diesen satsangs 

erzählten sich die Teilnehmenden ihre Perspektiven und Erfahrungen bei der 

Siddha Yoga sadhana. Die jungen Menschen hatten Gelegenheit, von der 

angehäuften Weisheit der Älteren zu lernen. Die Älteren waren inspiriert und 

energetisiert durch die Begeisterung und die frischen Ideen der jungen 

Menschen. Es machte allen Beteiligten eine Menge Spaß – eine echte „win-win“ 

Situation! 

 

Als relativ junger Mensch, der ganz enorm von dem Wissen profitiert hat, das 

von älteren Generationen von Siddha Yogis weitergegeben wurde, fasste ich 

Gurumayis Worte auch als Aufforderung auf, diese Älteren anzuerkennen. Als 

Gurumayi sagte, dass ihr die Philosophie „Alt ist golden“ gefällt – und 

erwähnte, dass selbst die Sonne sehr alt sei – da wurde ich ganz nachdenklich. 

Ich sagte mir: „Oho! Die Sonne ist ca. 4.57 Milliarden Jahre alt! Und seit auf 

unserem Planeten Leben existiert, erhält sie es.“  

 

Das ist ein wunderschönes Bild, das ich mir vor Augen halte, wenn ich darüber 

nachdenke, was die älteren Generationen alles getan haben. Mir ist das Privileg 

zuteilgeworden, mit Menschen, die zwei, drei, vier, ja sogar 5 Jahrzehnte älter 

sind als ich, seva anzubieten und sadhana zu machen. Es macht mich demütig, 

wenn ich das Ausmaß dessen betrachte, was sie zum Siddha Yoga Auftrag 

beigetragen haben. Ich bin in der Lage zu tun, was ich tue – meine Fähigkeiten 

im Dienst dieses unglaublichen Auftrags anzubieten – weil sie die Grundlagen 

dafür geschaffen haben, weil sie über Jahre engagiert seva für Baba Muktananda 

und Gurumayi dargebracht haben. Und die ganze Zeit über ist ihre sadhana 



weiter gereift. Ihre Weisheit hat sich weiter verfeinert und ist wertvoller 

geworden, und sie waren und sind großzügig genug, mich und andere junge 

Siddha Yogis an dieser Weisheit teilhaben zu lassen. 

 

Ich hoffe, dass die jungen Menschen auf dem Siddha Yoga Weg in diesen 

Älteren all das Leben sehen können, das sie gelebt haben, all ihre 

Errungenschaften, alles, was sie der Welt geschenkt haben. Und ich glaube, 

dass diese Älteren ihrerseits weiterhin junge Menschen dazu inspirieren 

können, in ihrem Verstehen zu wachsen. Was die Älteren zu geben haben, und 

was zu geben in ihrer Verantwortung liegt, ist von unschätzbarem Wert. Kein 

Grad an Intelligenz, Talent und Altklugheit kann Zeit ersetzen – viele, viele 

Jahre gelebter Erfahrung auf dieser Erde.  

 

Was das Thema Alter angeht – ich habe mir auch das zu Herzen genommen, 

was Gurumayi darüber sagte, dass wir sadhana kraftvoll ausüben sollten, 

solange der Körper jung ist. Gurumayi sprach darüber, dass wir dessen stets 

gewahr sein sollten, wie wichtig unser Körper für die sadhana ist. Die 

angeblichen „außerkörperlichen“ Erfahrungen, von denen Menschen berichten, 

sind vielleicht fesselnd – aber, wie ich vor einiger Zeit einmal schrieb, wir 

können nur durch diesen unseren Körper, diesen Geist, dieses Ein- und 

Ausatmen dauerhafte Fortschritte auf dem spirituellen Weg erzielen. Gurumayi 

hat gesagt, dass der Körper uns die beste Unterstützung für unsere sadhana 

geben wird, solange wir uns nur darum bemühen, für ihn zu sorgen. 

 

Wenn wir jünger sind, kann es leicht für uns sein, die Fitness unseres Körpers 

und die Wendigkeit unseres Geistes als selbstverständlich anzusehen. Wir 

können uns etwas vormachen und denken, dass wir uns immer so fühlen 

werden, einfach  nur deshalb, weil eine andere Realität außerhalb unserer 

aktuellen Vorstellung oder Erfahrung liegt. Aber warum warten, bis wir mit 

einer neuen Realität konfrontiert werden? Stimmt‘s? Das Beste, was wir tun 

können, ist, uns unsere Fähigkeiten so zunutze zu machen, wie sie gerade sind. 

Wir können die augenblickliche Energie und Vitalität für unsere sadhana 

nutzen. 



 

Obwohl Gurumayi spezifisch darüber sprach, was wir tun sollen, wenn wir 

einen jungen Körper haben, glaube ich, dass diese Lehre in einem weiteren Sinn 

zu verstehen ist. Unbestreitbar ist, dass wir, ganz gleich wie alt wir sind, nie 

wieder so jung sein werden, wie wir es jetzt sind. Wir werden nur noch älter 

werden – und wir wissen nicht, wieviel älter wir werden oder wie sich unser 

Schicksal oder unsere Verfassung in den kommenden Jahren verändern wird. 

Deshalb ist die ideale Zeit, sadhana zu machen, immer jetzt.  

 

Jetzt. So ein schlichtes Wort. So unscheinbar. Nur fünf Buchstaben. Doch dieses 

Wort aus fünf Buchstaben enthält tief im Innern ungenannte Versprechen. Es 

funkelt vor Möglichkeiten, flüstert von etwas Großartigem, etwas Strahlendem, 

etwas sehr Göttlichem, das sehnsüchtig darauf wartet zu geschehen. Ob es 

tatsächlich geschieht, liegt an uns – daran, ob wir diesen Augenblick, dieses Jetzt 

ergreifen.  

 

In ihrem Gedicht „Auf den perfekten Augenblick warten“ spricht Gurumayi 

genau darüber. Wollt ihr es nicht noch einmal lesen? 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

© 2026 SYDA Foundation®. Alle Rechte vorbehalten. 

 

 


